EUROVISION - MUSEUMS EXHIBITING EUROPE (EMEE)

LA CULTURA EUROPEA,
LA CULTURA DEGLI EUROPEI

IL PROGETTO EMEE-EUROVISION
MUSEUMS EXHIBITING EUROPE

A cura di
Emma Nardi
Cinzia Angelini






IMPRESSUM

Culture

Il presente progetto é finanziato con il sostegno della Commissione europea. L'autore e
il solo responsabile di questa pubblicazione e la Commissione declina ogni responsabi-
lita sull'uso che potra essere fatto delle informazioni in essa contenute.

Questo manuale é stato scritto nell'ambito del progetto 'EuroVision - Museums
Exhibiting Europe (EMEE)'.

Grant Agreement Number: (2012-1243 | 001)

Augsburg

Exhibiting University
Europe

COORDINATORE DEL PROGETTO EMEE (2012-2016):
Prof. Dr. Susanne Popp, Cattedra di Didattica della Storia
Susanne Schilling M.A., project leader

Universita di Augsburg

Universitdtsstralle 10, 86159 Augsburg, Germania
www.museums-exhibiting-europe.eu

EuroVision [ ]
Museums lN k Universitit

PARTNER DEL PROGETTO:

Atelier Bruckner GmbH, Germania

Museo Nazionale di Storia, Bulgaria

Universita Paris-Est Créteil, Francia

Universita degli Studi Roma Tre, Italia

Museo Nazionale di Archeologia, Portogallo

Museo Nazionale di Storia Contemporanea, Slovenia
Kunstverein monochrom, Austria

CURATORI:
Emma Nardi, Cinzia Angelini



EDITORE:

MIMESIS EDIZIONI (Milano - Udine)
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

© 2016 - MIM EDIZIONI SRL

Via Monfalcone, 17/19 - 20099

Sesto San Giovanni (Ml)

Phone: +39 02 24861657 / 24416383
Fax: +39 02 89403935

ISBN: 9788857538334
COME CITARE QUESTO LIBRO:

Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2016), La cultura europea, la cultura degli europei. Il pro-
getto EMEE EuroVision - Museums Exhibiting Europe, Milano: Mimesis

©0Ce

DESIGN: Kerstin Halm, monochrom
COPERTINA: Kerstin Halm, monochrom

COPYRIGHT:
L'editore sottolinea che tutte le immagini in questo libro sono state citate soltanto per
motivi accademici e di ricerca.



IL GESTO PER INTENDERE

L'OPERA
UNA PROSPETTIVA CORPOREA PER LA
FRUIZIONE DELL'OGGETTO D'ARTE

Gilberto Scaramuzzo
1. PREMESSA

Il presente studio intende fornire un contribuito alla riflessione legata
alla fruizione sinestetica delle opere d'arte allinterno degli spazi muse-
ali. Il progetto EMEE ha elaborato un kit teorico e pratico - il manuale
4 - al fine di sviluppare strategie innovative di mediazione museale
tramite l'uso della scenografia e del design; la proposta che segue
si concentra sull'accesso allopera che si pu0 realizzare attraverso un
qualificato movimento corporeo - un giocare - costruito in intimo dia-
logo con l'opera stessa.

Si e giunti a questa proposta attraverso un percorso lineare, sep-
pure non del tutto usuale; la natura di questo percorso giustifica una
certa peculiarita nella forma del presente lavoro. Si sviluppa dapprima
una densa riflessione teorica a cui segue la presentazione di una pri-
ma sperimentazione realizzata nellambito del progetto EMEE e fonda-
ta sui presupposti teorici sviluppati nella prima parte.

Lo studio parte dalla lettura di alcuni saggi di Hans Georg Gadamer
raccolti in L'attualita del bello (in particolare dal saggio intitolato // gioco
dell'arte, che trascrive una conferenza radiofonica realizzata da Gada-
mer nel 1973); dalle riflessioni presenti nei testi di Gadamer si sviluppa
in maniera autonoma una proposta destinata ai visitatori di un museo.

Sitratta di un piccolo passo a latere di una densa riflessione - quale
e quella del filosofo tedesco -, questo passo si concentra sul contri-
buto che il movimento corporeo potrebbe dare allascolto di quel che
un‘opera d'arte intende dirci.

Poiché il senso del presente lavoro risiede nel promuovere attra-
Verso una teoresi dell'esperienza estetica un vivere per il visitatore di un
museo, si e voluto dare ampio spazio alle parole di Gadamer al fine
di dare la massima consistenza a quel piccolo passo cui poco sopra si
accennava.

115




2. L'ARTE COME G/0CO

Gadamer ne I/ gioco dell'arte investiga la natura dellopera d'arte’. Egli
precisa come essa si distingua tra la varieta dei molteplici fare dell'uo-
mo; quindi sintetizza la natura specifica di questo prodotto e, infine,
afferma I'arte come quel fare umano che ha caratteristiche comuni con
il giocare.

Nel corso del mio lavoro mostrerd come proprio questo ricono-
scere il gioco quale reame nel quale l'opera darte si ingenera possa
fornirci le chiavi per individuare nel gioco stesso il reame dove essa
possa essere nuovamente riconosciuta.

Il fare delluomo conosce una straordinaria varieta di tentativi e rinunce, riuscite e
fallimenti. L' 'Arte” ha precisamente inizio solo dal momento in cui risulta possibile
anche cio che tale non e. Oltretutto, quando parliamo di arte e di produzione arti-
stica in senso eminente, l'elemento decisivo non é la realizzazione di qualcosa che
viene prodotto, bensi che questo prodotto sia di una natura specifica: che ‘intenda’
qualcosa e tuttavia non sia cio che intende. [...] E certamente un prodotto, e cioé
qualcosa foggiato attraverso il fare umano, ed e quindi presente, messo a disposi-
zione e pronto alluso. E perd proprio I'uso in genere ad essere respinto dall'opera
darte. Essa non é ‘intesa’ in questo senso, ma ha qualcosa del carattere del ‘come
se’ che abbiamo conosciuto come un tratto fondamentale dell'essenza del giocare
(Gadamer, 2006a, p. 180).

Gadamer si era impegnato, infatti, nella prima parte del suo studio,
a ri-conoscere il giocare; e allorquando nella sua trattazione si era tro-
vato a doverlo in qualche modo mostrare, egli lo aveva sintetizzato at-
traverso quell'attivita che tutti possiamo rintracciare nel nostro vivere:
quella in cui facciamo (o in cui facevamo da bambini) come se si fosse
qualcun altro o qualcos'altro. Questa attivita ci viene qui presentata
come tratto fondamentale dell'essenza del giocare.

Gadamer, nel suo scritto, dopo aver evidenziato una certa matrice
comune nel giocare degli animali e in quello dei bambini, giunge a de-
finire una specificita che caratterizza il gioco adulto, quello pienamen-
te umano: in esso e presente una ‘intenzionalita della coscienza'. E si
spinge fino al riconoscere tratti universali nel giocare umano tali da
farne un contrassegno specifico dell'umanita?.

1 Il saggio riprende temi gia trattati in Wahrheit and Methode (cfr. Gadamer, 2014,
pp. 227-361); ne I/l gioco dell’arte essi trovano quella sintesi che ha ispirato la pre-
sente proposta.

2 "“Questo € un momento strutturale dell'esistere umano cosi universale che si po-
trebbe appunto considerare il contenuto oggettivo del giocare e del saper gioca-
re delluomo come un contrassegno specifico dellumanita. Com'é noto si parla

116



Quando, poi, Gadamer si trova a esplicitare ulteriormente cos'e
questo giocare che e comune all'intera comunita umana, egli lo con-
densa - come gia accennavamo poco Sopra - in un unico gioco, quello
del ‘come se', eleggendo cosi questattivita a rivelazione del giocare in
quanto tale e in qualche modo in cid facendo ponendo 'uomo in con-
tinuita con gli altri animali.

“Il 'fare come se’ risulta evidenziabile in modo particolare in ogni
fare che non sia semplicemente condotta istintuale, ma ‘intende’ piut-
tosto qualcosa. Il ‘come se’ & una modificazione talmente universale
che persino il comportamento ludico degli animali sembra talvolta ani-
mato da un soffio di liberta” (Gadamer, 20063, p. 179).

3. UN G/IOCARE NOTO FIN DALL'ANTICHITA

Il gioco del ‘fare come se' era stato notato fin dagli inizi del pensiero oc-
cidentale e riconosciuto nei dinamismi propri della creazione e dell'in-
terpretazione artistica, come anche in quelli dello spettatore che assi-
ste allopera dellartista. Questo giocare € quel che in buona sostanza
descrive Platone quando nella Repubblica (393c ss.) da la sua defini-
zione di mimesis. Per Platone la mimesis & un rendersi simile nella voce
e/0 nel gesto a qualcuno o a qualcosa; e mimesis puod essere la creazione
del poeta, l'agire dellaedo e anche quel che si ingenera nellinteriorita
di chi ascolta poesia. E cosl, per Platone, chi crea un'opera poetica,
quando fa parlare i personaggi, fa come se egli fosse il personaggio
che sta parlando; chi recita fa come se egli fosse il personaggio che
interpreta e, percio, rende i propri gesti e la propria voce simili a quelli
del personaggio che sta interpretando; chi riceve questo nutrimento
poetico (paideia) viene misteriosamente ad acquisire quel fare che vede
fatto dagli artisti.

Aristotele - che piu avanti nel saggio lo stesso Gadamer cita -, uti-
lizza il concetto di mimesis per formulare una definizione dell'essere
umano che si articola riconoscendo una continuita tra mondo umano
e mondo animale. La definizione, che si trova nella Poetica (1448Db),
presenta l'essere umano come l'animale pit capace di mimesis, quasi
come a dire che tra tutti gli animali quello umano ¢ il migliore a giocare
al gioco del ‘fare come se’. Primato che, peraltro, secondo Aristotele, &
proprio quello che consente all'essere umano di fare poesia.

Gadamer (2006a) afferma che nel creare esiste una continuita con

spesso dell'elemento ludico che é peculiare di ogni cultura umana” (Gadamer,
2006a, p. 178). Gadamer si riferisce qui (cfr. Gadamer, 2014, pp. 231-233) allo
studio di Huizinga pubblicato in tedesco nel 1939 - Homo ludens. Vom Ursprung
del Kultur in Spiel - (trad. it. Huizinga, J., Homo ludens, Torino, Einaudi, 2002).

117




la natura, e che se vogliamo dawvero riconoscere lo specifico umano,
questo dobbiamo cercarlo “nella possibilita, insita nel produrre dell'uo-
mo, di porsi in tal modo compiti molteplici e di procedere secondo
progetti che contrassegnano un momento di libera discrezionalita”
(pp. 179-180).

Tra questi progetti emerge, con quelle caratteristiche che abbiamo
avuto modo di rilevare pit sopra, il fare arte.

Ora che abbiamo, in qualche modo, riconosciuto la fenomenolo-
gia del giocare in quell'attivita del fare come se’ si rende necessario
approfondire la fenomenologia dellopera d'arte per scorgere in che
Senso essa possa propriamente essere riconosciuta come un giocare.

Gadamer afferma, senza mezzi termini, che: “Essa € un"opera’ giac-
ché e qualcosa di giocato” (20064, p. 180).

Se si procede nel guardare a questopera e possibile riconoscerla
come una forma’.

Essa non é nulla che si possa incontrare altrimenti come tale, ma qualcosa che
sta per qualcosaltro. Come un gesto simbolico non e solo se stesso, ma porta
all'espressione qualcosaltro, cosi anche l'opera darte non e solo se stessa, cioé
questo determinato prodotto in quanto tale. Si pud addirittura definirla [...] come
qualcosa che e riuscito in modo irripetibile e si é realizzato nel senso di un‘appari-
zione unica. Mi pare percid quasi piti esatto definirla non un‘opera ma una forma,
poiché in questo termine ‘forma’ (Gebilde) e implicito che il fenomeno si sia lasciato
alle spalle in maniera singolare il procedimento del suo sorgere oppure l'abbia re-
spinto nellindeterminato, cosi da reggersi totalmente su se stesso nel suo peculiare
aspetto ed apparire (2006a, p. 180).

4. IL GESTO CHE APRE ALL'INCONTRO CON L'OPERA

Gadamer afferma - nel saggio Gesto e pittura - che & “implicita una
connessione significativa in tutto cio che ci circonda come produzione
dellarte moderna, ma una connessione significativa senza chiave di
decodificazione”. Prosegue: “Che qualcosa del genere sia possibile ce
lo dimostra da secoli la pit sublime forse di tutte le arti, la musica”. £
conclude: “Ogni composizione della ‘musica assoluta’ ha una tale strut-
tura, € cioé una connessione significativa senza chiave di decodifica-
zione” (2006b, p. 114).

Le opere d'arte moderna e contemporanea spesso presentano una
difficolta di decodificazione: possiamo avvertire che c'é una connessio-
ne significativa ma esperiamo spesso con sofferenza la mancanza di
queste chiavi. Mi sembra interessante notare, prendendo spunto dal
parallelismo operato da Gadamer, che la musica si puo trasformare

118



in movimento, ogni musica si puo, infatti, danzare, rivelando, cosi, in
maniere primitiva la connessione significativa che la costituisce; una
analoga rappresentazione attraverso il movimento puo essere tentata
per le produzioni dell'arte moderna e contemporanea.

Quel che sembra a noi tutti il conosciuto, risulta piuttosto qualcosa di sconosciuto
in cui, di quando in quando, risplende fulmineamente una traccia significativa.
Come potrebbe manifestarsi cio ancora in forma umana?

Direi forse che cio potrebbe manifestarsi nel linguaggio del gesto. Come siamo soliti
dire, nel gesto cio che si vuole esprimere e presente. | gesti sono pienamente cor-
porei, eppure sono pienamente spirituali. Qui non c'¢ affatto qualcosa di interiore
che si distingua dal gesto e si riveli tramite esso. Quel che il gesto esprime é tutto il
suo essere. Ogni gesto e percio al tempo stesso chiuso in modo enigmatico. ESSO
rivela nella stessa misura in cui cela alcunché di segreto. Infatti é I'essere del senso a
risplendere nel gesto e non la conoscenza del senso (2006b, p. 118).

Se quel che fa un artista & un gesto; gesto puo farsi 'opera del frui-
tore che vuole leggere l'opera dell'autore.

Ora la mia tesi suona: interpretare non é nientaltro che leggere. Cio vale nel senso
che mi sembra molto ben indicato, in tedesco, dalla parola Auslegen, esporre. ‘In-
terpretazione’viene spesso tradotto o reso con Auslegung, e cio coglie bene il senso.
‘Esporre” e una parola che nella sua propria dimensione speculativa comporta il
fatto che noi non aggiungiamo nulla al leggere. Anzitutto essa significa che noi non
vi immettiamo nulla: si pensi al consiglio mefistofelico: ‘se voi non esporrete, allora
supporrete’ [...]. In secondo luogo pero essa significa che l'esporre in fondo ‘pone
fuori, esplicita cio che e implicito, per riprodurlo e ricomporlo (Gadamer, 2006,
p. 150).

5. IN DIALOGO CON L'OPERA

Intendere quel che e inteso nellopera non é altro che:

il nostro acquistare partecipazione alla figura di senso che ci si fa incontro. Nel suo
insieme essa é evidentemente qualcosa che non si lascia fissare e determinare nella
sua obiettiva datita, ma che piuttosto nella sua ricchezza di senso, nellirradiante
significanza che la contraddistingue come forma, come si suol dire, ci ‘conquista’
(Gadamer, 2006c¢, p. 150).

Ma come si fa ad acquistare partecipazione alla figura di senso che
ci si faincontro? Come si fa a dialogare con l'opera?

119




Noi siamo per cosi dire attirati dallopera in un dialogo. Cosi la struttura del dialogo
non é affatto surrettizia se si vuol descrivere adeguatamente l'apparente trovarsi di
fronte che si ha tra un‘opera darte figurativa o letteraria e il suo interprete. Questo
trovarsi di fronte é in verita un gioco di alterna e reciproca partecipazione. Come in
ogni dialogo, I'altro é sempre un ascoltatore che ci si fa incontro, ma in modo tale
che il suo orizzonte di aspettative e di ascolto finisce per catturare e trattenere la
mia intenzione di senso, fino al punto di modificarla (pp. 150-151).

Per pensare alle possibili realizzazioni di questo dialogo, cosi da
acquistare partecipazione alla figura di senso, alla forma che ci si fa in-
contro, quando questa forma e un'opera d'arte figurativa, possiamo
seguire il suggerimento di Gadamer e intensificare il nostro guarda-
re osservando quel che esigono le opere delle arti transeunti (delle
arti cioe che nella loro manifestazione sono destinate a scomparire e
quindi necessitano di essere ricostruite: la musica, la poesia, la danza,
il teatro), da queste possiamo trarre indizi che non ci appaiono a pri-
ma vista cosl evidenti quando ci mettiamo in ascolto di un‘opera che
mantiene /a concretezza di una cosa (come ad esempio un quadro o
una scultura).

La musica, la danza, il teatro, la poesia sono opere darte che rin-
viano alla riproduzione: la loro forma deve essere sempre nuovamen-
te ricostruita. Questa evidenza lascia trasparire che ogni forma che
chiamiamo opera d'arte debba richiedere, in un certo qual modo, una
rappresentazione (cfr. 20063, pp. 180-181):

Questa esige dall'osservatore a cui si offre di essere rappresentata. Essa non e gia
cio che é, ma qualcosa che non e; non qualcosa di semplicemente funzionale a uno
scopo di cui si possa far uso o una cosa affatto materiale da cui si possa trarre
qualcosaltro, bensi qualcosa che allo spettatore stesso si manifesta come cio che
appare nello svolgersi del gioco (p. 181).

Ecco, dunque, che allo spettatore si apre un compito se dawero
vuole dialogare anche con l'opera d'arte che permane nella sua mate-
rialita, perché anche quest'opera necessita di essere rappresentata.

L'opera e qualcosa che viene dal giocare e che una volta realizzata
dallautore ci si mostra come forma che in qualche modo respinge da
sé il giocare in cui e stata creata e cos, ritirandosi in quanto giocare,
apre uno spazio al giocare dello spettatore. Questi &€ ora chiamato ad
agire: similmente all'attore che interpreta un testo, o al danzatore che
danza la musica; davanti al manifestare della forma lo spettatore deve
farsi interprete, e per far cio egli deve giocare. Poiché sappiamo che il
tratto fondamentale dell'essenza del giocare ha la forma del fare come
se', a questa attivita deve, in qualche modo, rifarsi chi vuole ascoltare

120



quel che I'opera ha da dire; nel dialogo con l'opera, quindi, lo spetta-
tore deve farsi giocatore del ‘come se’ cosicché I'opera possa manife-
starsi per lui, attraverso di lui, in lui. C'e una fotografia di Kirsty Kelly in
Ccui sivede una bambina fare la mimesis del movimento che vede in un
quadro di John Lavery, che ritrae Anna Pavlova che danza; il titolo della
foto e Moved by art. Ecco: quel che fa la bambina & probabilmente quel
che fa interiormente chi sa incontrare l'opera.

Su queste premesse si basa la proposta educativa che qui si pre-
senta: invitare a praticare la mimesis corporea dell'opera d'arte, cosic-
ché attraverso quest'agire si possa riaccendere quel movimento in-
teriore che, se & pur vivo in qualcuno, in molti & sopito (grazie a una
grave sottovalutazione dell'istinto mimesico che si puo riscontrare nella
maggior parte dei percorsi formativi che rendono adulti nellOccidente
del mondo), sopore che impedisce lincontro intimo con l'opera. E i
musei d'arte potrebbero diventare i luoghi dove poter riscoprire que-
Sta pratica.

6. LA MIMESIS PER INTERPRETARE L'OPERA

L'antico concetto di mimesis, ci rivela quel dinamismo che potremmo
facilitare in chi vogliamo si awvicini allopera?. Credo sia bene, sempre
con Gadamer, approfondire questo concetto affinché la trasformazio-
ne di questo concetto in agire sia quella davvero efficace.

“| greci distinguono tra due forme di produzione: la produzione arti-
gianale, che produce cose utilizzabili, e la produzione mimetica (mime-
tisch), che non crea nulla di reale’, ma porta unicamente qualcosa alla
rappresentazione” (2006a, p. 181).

Proprio l'approfondimento della produzione mimetica ci apre all'u-
tilizzo del gesto corporeo per realizzare linterpretazione dellopera
darte.

“Il senso dell'elemento mimico implica che il corpo divenga porta-
tore dell'espressione mimica e come arte porti alla rappresentazione
qualcosa che esso non e. Il ruolo e ‘giocato” questo fatto implica una
particolare rivendicazione ontologica” (pp. 181-182).

Se il corpo dello spettatore che interpreta deve portare alla rappre-
sentazione qualcosa che egli non e - si deve infatti giocare quel che

3 “[...] attraverso il pensiero estetico dellepoca moderna, e giunto alla sua piena
considerazione il ‘ruolo del soggetto’ in riferimento alla costruzione dell'esperien-
za estetica. L'esperienza dell'arte presenta perd anche quell'altro aspetto secon-
do cuiavenire in primo piano & piuttosto il carattere ludico della forma in quanto
tale, e cioe il suo semplice essere giocata. Rispetto a questo il fondamento auten-
tico resta sempre l'antico concetto di mimesis” (Gadamer, 2006a, p. 181).

121




'opera d'arte manifesta - diventa decisiva la qualita di questo giocare
che come afferma Gadamer implica una particolare rivendicazione on-
tologica.

Cosa deve, dunque, realizzare chi si vuole cimentare nell'interpreta-
zione mimica dell'opera:

Si tratta qui di qualcosa di diverso da un finto stupore o da una finta e simulata
partecipazione, come si possono riscontrare nellambito delle relazioni umane di
tutti i giorni. La rappresentazione mimica non é un gioco che simuli, ma un gioco
che si esplica come gioco in un modo tale che non sia preso per nientaltro che po-
trebbe essere: e cioé pura rappresentazione. Qui sta l'effettiva differenza: la parteci-
pazione simulata e finta pretende di essere creduta, e tale pretesa persiste persino
nel caso divenga percettibile nella sua falsita o artificiosita; limitazione mimica, al
contrario, non vuole essere ‘creduta, ma essere compresa come imitazione. Essa
non é simulata, non é falsa, ma, chiaramente, ‘vera’ apparenza (wahrer Schein):
essa e, come apparenza, era' ed e percepita come apparenza cosi come é stata
intesa” (p. 182).

Per capire in cosa davvero consista questo fare mimico basta guar-
dare al giocare spontaneo dei bambini quando ‘fanno come se fosse-
ro’ e tutto quel che Gadamer ha appena descritto ci apparira imme-
diatamente chiaro. A questo giocare € bene (per 'umanita dell'essere
umano) che si continuino a invogliare i bambini, e alla riscoperta di
questo giocare e bene che si riaprano i giovani e gli adulti affinché si
riaccenda la comunicazione con l'opera.

Mimesis € un concetto su cui storicamente gravano semplificazioni,
ed e bene seguire Gadamer nei suoi approfondimenti per intendere il
glocare che vorremmo potesse accadere nei musei anche attraverso
I'espressione corporea.

Si deve tener presente questo significato ontologico della mimica e della mimesis,
se si vuol comprendere in quale senso essenziale l'arte abbia il carattere del gioco.
Mimica e imitazione®. Questo non ha nulla in comune col rapporto tra copia e
originale e, certamente, nemmeno con una teoria dell'arte secondo cui l'arte stessa
non sarebbe che unimitazione della ‘natura; ossia di cio che esiste di per sé, - te-
oria che rappresenta un grossolano fraintendimento naturalistico. Proprio il riferi-
mento all'essenza dell’elemento mimico puo preservare da questo fraintendimento.
Il rapporto mimetico originario non e imitazione riproducente con cui ci si sforza
di approssimarsi il pit possibile a un archetipo: esso é piuttosto un ‘mostrare’.
Mostrare non significa esibire qualcosa che serva da elemento probatorio a partire
dal quale possa essere dimostrato alcunché che non sia pit accessibile per altra
via. Mostrare non significa affatto una relazione tra cio che indica e cio che viene

4 Precisa, perd, Gadamer nella sua opera maggiore: “ll concetto di imitazione puo
servire a descrivere il gioco dell'arte solo nella misura in cui si tiene presente il
significato conoscitivo insito nellimitazione” (2014, p. 249).

122



indicato. Esso indica verso altro da sé. A colui che guarda semplicemente cio che
indica, come il cane la mano tesa, non si puo mostrare propriamente nulla. Mo-
strare significa piuttosto che colui al quale qualcosa viene mostrato debba vedere
da sé e giustamente. Imitare in questo senso e mostrare, giacché nellimitare si
rende sempre qualcosa piu visibile di guanto non sia nella cosiddetta realta. Cio
che viene mostrato e per cosi dire tratto fuori dalla congerie del molteplice. Tutto il
resto non e inteso, ma soltanto cio che viene mostrato é inteso. Esso viene colto ap-
punto come cio che e inteso e in tal modo elevato a una specie di idealita: non pit
mostrato ed indicato come questa o quella cosa visibile, ma semplicemente come
qualcosa. Scorgere quello che uno mostra é ogni volta un atto di identificazione e
dungque di riconoscimento (2006a, p. 183).

7. 1L SENSO DI UNA PROPOSTA CHE CAMBIA PROSPETTIVA
E PRODUCE RICONOSCIMENTO

E questo il senso della proposta contenuta in questo studio,
propriamente il far giungere lo spettatore a mostrare quel che mostra
l'opera e a farlo attraverso un atto di identificazione mimesica e dun-
que di riconoscimento: i musei potrebbero aprirsi a questa possibilita
di fruizione. Questa sarebbe realizzabile attraverso un breve semina-
rio pratico introduttivo finalizzato a riaccendere il movimento mimico
negli adulti e a liberarlo nei bambini, seguito poi da una libera ricerca
mimesica da realizzare davanti alle opere prescelte. Alla ricerca perso-
nale fara seguito una ricerca interpersonale che si realizzi attraverso il
ri-giocare gli atti di identificazione e di riconoscimento realizzati dagli
altri. L'attivita si conclude con una elaborazione verbale, orale o scritta,
dell'esperienza.

Quel che si propone ¢, dunque, un vero cambio di prospettiva: I'o-
pera non sitrova fuori del visitatore ma in lui stesso, si da divenire fonte
del suo movimento. Si tratta, dunque, diincarnare la contemporaneita
dell'opera; l'opera si fa contemporanea nell'espressione mimica che ne
fanno i viventi. Il museo diventa, cosi, luogo di contemplazione e di ri-
flessione dinamica, dove si sviluppa la propria identita; un luogo di par-
tecipazione dove si costruiscono sinergie tra la propria comprensione/
espressione dell'opera e la comprensione/espressione dellaltro.

Attraverso la mimesis dell'opera si produce un‘altra opera: in cui si
manifesta attraverso noi stessi quel che si e inteso del mostrare dell'o-
pera. Questo é probabilmente quel che awiene nellinteriorita di chi
sa ascoltare l'opera. Ma poiché quest'agire interiore davanti all'opera
non risulta immediato per tutti, il giocare al ‘fare come se’ puo farsi me-
diazione partecipata che renda accessibile a tutti quel ri-conoscimen-
to che e identificazione. Dalle rivelazioni di Gadamer intorno al gioco

123




dell'arte io credo si possa rivendicare per tutti la possibilita di prendere
parte a questo giocare che costituisce la via per partecipare al mistero
dell'esserci umano®. E attraverso la partecipazione alle mimesis che gli
altri realizzano dellopera e possibile creare comunita; le opere degli
altri consentono a ciascuno e a tutti di intensificare il viaggio verso
l'universale che I'opera dell'autore manifesta. E questo ha ancora piu
senso quando gli spettatori appartengono a culture diverse e quando
'opera € nata in una matrice culturale diversa da chi la rappresenta.
Si crea comunita anche perché ci ritroviamo tutti a partecipare allo
stesso gioco.

La riproduzione di un ritratto artistico [...] non permette solo di riconoscere ['univer-
sale, ma tende appunto per il tramite di questo fatto a riunirci in base a cio che é
comune a tutti. Proprio perché [...] é solo ‘qualcosa di giocato, esso ci comprende
tutti come partecipi al gioco®. Sappiamo come esso e inteso e lo prendiamo per
quel che e (2006q, p. 184).

Le stesse accortezze che Gadamer assume per descrivere la mime-
sis operata dall'artista le dobbiamo assumere per la mimesis realizzata
da chivuole dialogare con l'opera. E mi sembra bene concludere que-
sto mio contributo, che tutto deve alla ricerca di Gadamer, con una
lunga citazione che ripropone la conclusione del saggio da cui abbia-
mo tratto ispirazione per la nostra proposta.

Suggerisco di leggere le parole dellautore avendo coscienza del
processo di rappresentazione che accade dentro di noi nel momento
in cui ci sforziamo di sentire quel che attraverso di esse si manifesta.

Cio che abbiamo da imparare nel raffronto tra i giochi inventati e creati dagli uo-
mini da un lato, e il movimento liberamente ludico della vita nel suo puro carattere
eccedente dallaltro, e proprio che nel gioco dell‘arte non viene affatto messo in
gloco qualcosa come un mondo sostitutivo o di sogno in cui possiamo dimenticare
noi stessi. Il gioco dellarte é piuttosto uno specchio riaffiorante sempre di nuovo
dinanzi a noi attraverso i millenni nel quale, spesso in modo sorprendente e spesso
in modo estraneo, ravwvisiamo noi stessi: come siamo, come potremmo essere e
che cosa ne e di noi. Non é in fondo sempre una falsa apparenza quando si separi
gloco e serieta I'uno dall'altra, cosicché il gioco venga tollerato soltanto in settori

5 “Nel ‘come se' dell'invenzione poetica, della creazione delle immagini plastiche
o pittoriche, si rivela possibile una partecipazione che non e conseguibile allo
stesso modo dai fatti contingenti con tutte le loro condizioni restrittive” (2006a,
pp. 183-184).

6 Il traduttore sente il bisogno di precisare: “Mitspieler dice Gadamer, termine che
significa coloro che sono participi al gioco, giocano con. C'é qui un gioco di parole
tra Reproduziert, Gespielt, e Mitspieler che in italiano non si pud rendere esatta-
mente” (20064, p. 184, nota 4).

124



limitati, in ambiti affatto marginali rispetto alla serieta dell'esistenza, nel cosiddetto
tempo libero che come un relitto testimoni della liberta perduta? Gioco e serieta,
il movimento della vita per eccedenza ed esuberanza e la forza in tensione della
nostra energia vitale sono intrecciati profondamente I'uno con l'altra. L'uno si riper-
cuote sull'altra e viceversa. Che il ‘saper giocare’sia l'esercizio di una elevata serieta
non é stato misconosciuto da profondi conoscitori della natura umana. In tal senso
leggiamo in Nietzsche:

“Maturita dell'uomo, e cioé aver ritrovato la serieta che si aveva da bambini nel gio-
co”. Nietzsche pero era consapevole anche dellopposto e celebro nella leggerezza
divina del gioco la forza creativa della vita e dell‘arte.

Quando si insista sul contrasto tra vita e arte si tratta dell'esperienza di un mon-
do estraniato, ed e un‘astrazione che rende ciechi verso l'intreccio dell'arte e della
vita quando si disconosca la portata universale e la dignita ontologica del gioco.
Questo non é tanto l'altro lato della serieta, quanto piuttosto il vero fondamento
vitale della naturalita dello spirito che é costrizione e liberta insieme. Proprio perché
quello che ci sta dinanzi nelle produzioni creative dell'arte non é la semplice liberta
dell'arbitrio e del cieco eccesso della natura, essa puo permeare tutte le struttu-
re della nostra vita sociale, tutte le classi, razze e gradi di cultura. Infatti queste
creazioni del nostro giocare sono conformazioni della nostra liberta (2006a, pp.
184-185).

8. UNA PRIMA SPERIMENTAZIONE SUL CAMPO

I 17 aprile 2016, presso una sede dellUniversita Roma Tre, si & realiz-
zato, nellambito del progetto EMEE, un laboratorio dal titolo L'espres-
sione del corpo come cambio di prospettiva multiculturale basato su que-
ste premesse. Sono stati coinvolti, per circa tre ore, trenta studenti del
Dipartimento di Scienze della Formazione.

Il laboratorio, di natura interattiva, ha guidato i partecipanti all'in-
contro con l'opera d'arte attraverso la ricerca di un'espressione corpo-
rea che fosse mimesis dell'opera dell'autore.

Si e articolato nelle seguenti sessioni:

— lettura del presente saggio;

— esercizi preparatori per l'attivita di espressione corporea;

— mimesis corporea di opere d'arte di diversa matrice culturale pro-
iettate su uno schermo;

— interazioni tra le diverse mimesis corporee di una stessa opera e di
piu opere;

— valutazioni personali sull'attivita svolta.

Tutti i partecipanti hanno valutato molto positivamente I'esperien-
za. Siriportano, qui di seguito, alcune riflessioni raccolte al termine del
lavoro:

125




“Durante il workshop ho scoperto un modo di comprendere l'opera
senza sottoporla a un pensiero logico-razionale e incredibilmente mi
sono sentita molto piu vicina ad essa. Essere, con il mio corpo, il ci-
presso nella Notte stellata di Vincent van Gogh o la nube che confonde
le stelle, ha mosso qualcosa di profondo. Ho potuto sentire l'energia
degli elementi e lasciarla fluire nel mio corpo: la leggerezza delle nubi,
la solidita del cipresso, la luminosita delle stelle, la pesantezza della
notte che scende sulle case sono delle qualita che non si vedono, ma
si sentono nella carne del proprio corpo. Cosi, insieme ai miei colleghi,
ho creato le forme di una nuova opera d‘arte in movimento, profonda-
mente simile alla prima. Fare la mimesis del quadro ha significato lega-
re nel corpo le diverse componente dell'opera: colore, linee, spazi; ed
esso e diventato (a sua volta) un contenitore: una cornice” (Maria Gen-
tiloni Silveri). “Ho davvero amato la possibilita che il workshop miha e ci
ha offerto, poiché vivere tale esperienza individualmente non avrebbe
avuto lo stesso sapore, sarebbe stato ugualmente intenso e vero |l
mio sentire, ma averlo condiviso con altre persone ha incrementato la
mia sensibilita verso l'opera stessa [...]. La meraviglia di tutto cio che
ho vissuto si pud secondo me ricondurre alla possibilita data allo spi-
rito di liberarsi a partire da una costrizione, dove appunto costrizione
non e censura o negazione del poter essere e diventare ma bensi il
momento, la scintilla che innesca in noi il dinamismo di creazione e di
espressione. Cid che da inizio alla relazione con I'altro da noi. Il dinami-
smo mimesico, dunque” (Eleonora Torelli).

126



GLOSSARIO

La terminologia EMEE verra tradotta dallinglese nel modo seguente:

Cambio di Prospettiva o COP (Change of Perspective):

— 1. 1l COP come reinterpretazione di oggetti in chiave euro-
pea (COP as European re-interpretation of objects);

— 2. 1l COP come cambiamento di prospettiva tra esperti mu-
seali e visitatori (COP as change of perspective between museum
experts and visitors);

— 3. 11 COP nel processo di cooperazione internazionale (COP in
the process of international cooperation).

Unita esemplificative (Exemplary COP-units).

Manuali (Toolkits):

— Manuale 1: Rendere I'Europa visibile. Reinterpretazione di oggetti e
soggetti museali, di Anna-Lena Fuhrmann, Jutta Schumann, Susan-
ne Popp, Susanne Schilling, Oliver Mayer-Simmet dell'Universita di
Augsburg, Germania (Toolkit 1: Making Europe visible. Re-interpreta-
tion of museum objects and topics);

— Manuale 2: Integrazione nell’Europa multiculturale. Il museo come
arena sociale, di Kaja Sirok, Urska Purg, Katarina Kogoj, René Ca-
povin, Janja Stefani¢, Ursa Vali¢ del Museo Nazionale di Storia Con-
temporanea di Lubiana, Slovenia (Toolkit 2: Integrating multicultural
Europe - Social Arena);

— Manuale 3: Co/mare la distanza. Attivazione, partecipazione, modi-
fica di ruolo, di Cinzia Angelini, con introduzione di Emma Nardi,
dell'Universita Roma Tre, Italia (Toolkit 3: Bridging the gap. Activation,
participation and role modification);

— Manuale 4: Trasferimento sinestetico di prospettive, di Uwe Brickner
e Linda Greci, dell'Atelier Bruckner, Stoccarda, Germania (Toolkit/
Sketchbook 4: Synaesthetic translation of perspectives);

— Manuale 5: Rete sociale e interazione, di Anika Kronberger, Heather
Kelley, Daniel Fabry, Glnther Friesinger e Kerstin Halm, di Kunstve-
rein monochrom, Vienna, Austria (Toolkit 5: Social Web and Interaction.
Social media technologies for European national and regional museums),

127




128

Manuale 6: Prospettive europee sugli oggetti museali. Selezione di 0g-
getti sul Cambio di Prospettiva (COP), a cura di Susanne Schilling, Cin-
zia Angelini, GUnther Friesinger, Susanne Popp (Toolkit 6: Furopean
perspectives on museum objects. Selected examples on the Change of
Perspective).

Modulo di studio (Study Module).

Le categorie:

L'oggetto come ‘migrante’ (The object as ‘migrant);

Le circostanze che hanno determinato la realizzazione
dell’oggetto (The background of the making of the object);
Contaminazioni culturali per effetto di reti transregionali
(Cultural transfer by means of trans-regional networks);

Contesti pluriculturali (Culture-spanning contexts);

Incontri culturali come tema dell'oggetto (Cultural encounters
as theme of the object);

Aspetti della percezione di sé e dell’altro (Aspects of the percep-
tion of the self and the other);

L'oggetto come icona (The object as ‘icon’);

L'oggetto e la sua narrazione (Object-narration).

Partner satellite (Satellite partners):
Partner di lavoro (Working group parners);

Partner associati (Associated partners).

Ricognizione delle iniziative museali (Mapping process).



BIBLIOGRAFIA

Agrusti, F. (2012). “Analisi lessicometrica delle interviste in rete”, in A. Poce
(a cura di), “Contributi per la definizione di una tecnologia critica”, Milano:
FrancoAngeli, pp. 51-64.

Agrusti, G. (2007). “La parola agli addetti ai lavori: i risultati del focus group”,
in V. Gallina, B. Vertecchi (a cura di), Il disagio, I'alfabeto, la democrazia. Ri-
flessioni sui risultati del progetto Predil, Milano: FrancoAngeli, pp. 163-169.
American Association of Museums (1998). Excellence and equity. Education
and the public dimension of museuns, Washington: AAM.

Amundsen, A., Aronsson, P., Knell, S. J. (a cura di) (2011). National Museums.
New Studies from Around the World, London: Routledge.

Angelini, C., Savoia, T. (2012). “Opening museums to offenders”, in E. Nardi
(a cura di), Best Practice 1. A tool to improve museum education international-
Iy, Roma: Nuova Cultura.

Angelini, C. (2013). “Adult visitors learning from experience”, in E. Nardi,
C. Angelini (a cura di), Best Practice 2. A tool to improve museum education
internationally, Roma: Nuova Cultura.

Angelini, C. (2016). EMEE Toolkit 3: Bridging the gap. Activation, participation
and role modification (EMEE Toolkit series, vol. 3), Wien: edition mono.
Aristotele. Poetica, ed. a cura di Diego Lanza (1993), Milano: BUR Rizzoli.
Binni, L., Pinna, G. (1989). Museo, Milano: Garzanti.

Bruckner, U., Greci, L. (a cura di) (2016). EMEE Toolkit 4: Synaesthetic Transla-
tion of Perspectives. Scenography - a Sketchbook, Wien: edition mono.
Bruner, J. (1990). Acts of Meaning, Harvard University Press: Cambridge
Mass (USA).

Bruner, J. (1991). “The Narrative construction of Reality”, Critical Enquiry,
vol. 18, n.1.

Cohen, L., Manion, L., Morrison, K. (2007). Research methods in education,
New York: Routledge.

Charmaz, K. (2006). Constructing Grounded Theory. A practical guide through
qualitative analysis, London: Sage.

Desvallées, A, Mairesse, F. (a cura di) (2011). Dictionnaire Encyclopédique de
Muséologie, Paris: Armand Colin.

Diamond, J., Luke, J. ., Uttal, D. H., (2009). Practical evaluation guide. Tools for
museums and other informal education settings, Olymouth: Altamira Press.
Donato, F., Visser Travagli, A. M. (2010). /I museo oltre la crisi. Dialogo tra
museo e management, Milano: Mondadori Electa.

Durant, J. (1998). Scienza in pubblico. Musei e divulgazione del sapere, Bolo-
gna: CLUEB.

129




— Falk, J. H.(1998). “Visitors: who does, who doesn't and why”, Museum News,
March/April 1998, 38-43.

— Falk, J. H. (2009). Identity and the Museum Visitor Experience, Walnut Creek,
CA: Left Coast Press.

— Falk, J. H., Dierking, L. D. (2000). Learning from Museums: Visitor Experiences
and the Making of Meaning, Walnut Creek, CA: Altamira Press.

— Fuhrmann, A. L, Schumann, J., Popp, S., Schilling, S., Mayer-Simmet, O.
(2016). Making Europe Visible. Reinterpretation of Museum Objects and Topics.
A Manual (EMEE Toolkit series, vol. 1), Wien: edition mono.

— Gadamer, H. G. (2006a). "Il gioco dell'arte”, in Id., L'attualita del bello, Geno-
va-Milano: Marietti, pp. 177-185.

— Gadamer, H. G. (2006b). "Gesto e pittura”, in Id., Lattualita del bello, Genova-
Milano: Marietti, pp. 113-121.

— Gadamer, H. G. (2006¢). “La lettura di edifici e dipinti”, in Id., L'attualita del
bello, Genova-Milano: Marietti, pp. 143-151.

— Gadamer, H. G. (2014). Verita e metodo, Milano: Bompiani.

— @Gaio Plinio Secondo il Vecchio, Storia Naturale.

— Gibbs, K., Sani, M., Thompson, J. (2007). Musei e apprendimento lungo tutto
l'arco della vita, Ferrara: Edisai srl.

— GoBwald, U. (a cura di) (2010). Reflecting Europe in its Museum Objects, Ber-
lin: ICOM Europe.

— Hansen, F. A, Kortbek, K. J., Granbaek, K. (2012). “Mobile Urban Drama: in-
teractive storytelling in real world environments”, New Review of Hypermedia
and Multimedia 18(1-2), 63-89. doi:10.1080/13614568.2012.617842.

— Hood, M. G. (1983). “Staying away: why people choose not to visit mu-
seums”, Museum News, April 1983, 50-57.

— Hood, M. G. (1993). “After 70 years of audience research, what have we
learned? Who comes to museums, who does not, and why?” in D. Thomp-
son et al. (a cura di), Visitor Studies, Theory, Research, and Practice, Volume 5.
Jacksonville, Alabama: The Visitor Studies Association, 77-87.

— Hooper-Greenhill, E. (1994a). Museums and their Visitors, London - New
York: Routledge.

— Hooper-Greenhill, E. (1994b). The Educational Role of the Museum, London
- New York: Routledge.

— Hooper-Greenhill, E. (1995). Museum, Media, Message, London - New York:
Routledge.

— Huizinga, J. (2002). Homo ludens, Torino: Einaudi.

— Johnson, B,, Christensen, L. (2004). Educational research. Quantitative, qualita-
tive and mixed approaches, NewYork: Pearson Education Inc., Allyn & Bacon.

— Knowles, M. (1980). The Modern Practice of Adult Education, New York: Cam-
bridge Book Company.

— Kolb, D. (1984). Experiential Learning. Experience as The Source of Learning
and Development, Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall.

— Kronberger, A, Kelley, H., Fabry, D., Friesinger, G., Halm, K. (2016). Social
Web and Interaction. Social media technologies for European national and re-
gional museums (EMEE Toolkit series, vol. 5), Wien: edition mono.

130



Krueger, R. A. (1998). Moderating focus group, London, Thousand Oak, New
Delhi: Sage.

Lang, C., Reeve, J., Woollard, V. (2009). The responsive museum: Working with
audiences in the twenty-first century, Farnham: Ashgate.

Macdonald, S. J. (2003). “Museums, National, Postnational and Transcultu-
ral Identities”, Museum and Society, 1 (1), 1-16.

Malraux, A. (1994). Il museo dei musei, Milano: Leonardo.

Marini Clarelli, M. V. (2011). /l museo nel mondo contemporaneo. La teoria e
la prassi, Roma: Carocci Editore.

Mc Gregor, N. (2011). A History of the world in 100 Objects, New York: Viking.
Mironer, L. (2001). Cent musées a la rencontre du public, Paris: France édi-
tions.

MIUR, Indicazioni nazionali del primo ciclo d'istruzione, D.M. 254 del 16 no-
vembre 2012 in G.U. n. 30 del 5 febbraio 2013, disponibile su http://www.
indicazioninazionali.it/documenti_Indicazioni_nazionali/DM_254 201 _
GU.pdf, u.a. 21.05.2016.

Nardi, E. (a cura di) (2001). Leggere il museo. Proposte didattiche, Roma:
SEAM.

Nardi, E. (2008). Musei e pubblico. Un rapporto educativo, Milano: Franco-
Angeli.

Nardi, E. (2011a). Forme e messaggi del museo, Milano: Franco Angeli.
Nardi, E. (2011b). “Who are CECA Members? The results of the CECA sur-
vey", ICOM Education, 22, pp. 15-30.

Nardi, E. (a cura di) (2012). Best Practice 1. A tool to improve museum educa-
tion internationally, Roma: Nuova Cultura.

Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2013). Best Practice 2. A tool to improve mu-
seum education internationally, Roma: Nuova Cultura.

Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2014). Best Practice 3. A tool to improve mu-
seum education internationally, Roma: Nuova Cultura.

Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2015). Best Practice 4. A tool to improve mu-
seum education internationally, Roma: Nuova Cultura.

Oprandi, N. C. (2000). Focus group. Breve compendio teorico-pratico, Padova:
emmeg&erre libri.

Ostow, R. (a cura di) (2008). (Re)-Visualizing National History. Museums and
National Identities in Europe in the New Millenium, Toronto: University of To-
ronto Press.

Parlamento Europeo (2006), “Raccomandazione 2006/962/CE del Parla-
mento europeo e del Consiglio, del 18 dicembre 2006, relativa a compe-
tenze chiave per l'apprendimento permanente” in Gazzetta ufficiale L 394
del 30.12.2006, disponibile su http://www.edscuola.it/archivio/norme/cir-
colari/nm2207.pdf, u.a. 21.05.2016.

Pascucci, G. (2007). Comunicazione museale, Macerata: Edizioni SIMPLE.
Platone (2007), Repubblica, ed. a cura di Mario Vegetti, Milano: BUR Rizzoli.
Pletinckx, D., Silberman, N., Callebaut, D. (2003). “Heritage Presentation
through Interactive Storytelling: a New Multimedia Database Approach”, in
The Journal of Visualization and Computer Animation, 14: 225-231.

Poce, A. (2014). "Promoting science: the creation of a scientific observatory

131




132

to raise awareness on sea biodiversity” in E. Nardi, C. Angelini (a cura di),
Best Practice 3. A tool to improve museum education internationally, Roma:
Nuova Cultura.

Pozzoli, F. (a cura di) (1999). “Europa la piu nobile, la piu bella (Petrarca)”. Idee
e ideali dell'Europa dalle origini ai giorni nostri, Milano: Bompiani.

Presta, I. (2010). “Non-visitors: who are they, why is it important to know
them?”, Cadmo. An international journal of educational research, 1-2010, 49-
61.

Rousseau, J.-J. (1995). Emilio o dell'educazione, ed. a cura di E. Nardi, Firenze:
La Nuova ltalia.

Roussou, M., Pujol, L., Katifori, A, Chrysanthi, A, Perry, S., Vayanou, M.
(2015). “The museum as digital storyteller: Collaborative participatory cre-
ation of interactive digital experiences’, MW2015: Museums and the Web
2015. Published January 31, 2015. Disponibile su http://mw2015.museum-
sandtheweb.com/paper/the-museum-as-digital-storyteller-collaborative-
participatory-creation-of-interactive-digital-experiences/, u.a. 21.05.2016.
Schaer, R. (1993). L’invention des musées, Paris: Gallimard.

Schilling, S., Angelini, C,, Friesinger, G., Popp, S. (a cura di) (2016). European
perspectives on museum objects. Selected examples on the Change of Perspec-
tive, Wien: edition mono.

Severino, F. (a cura di) (2007). Comunicare la cultura, Milano: FrancoAngeli.
Simon, N. (2010). The Participatory Museum, Santa Cruz: Museum 2.0, http://
www.participatorymuseum.org/read/, Accessed 20 December 2015.

Sirok, K. (a cura di) (2016). Integrating a Multicultural Europe (Museums as
Social Arenas) (EMEE Toolkit series, vol. 2), Wien: edition mono.

Solima, L. (1998). La gestione imprenditoriale dei musei, Padova: Cedam.
Solima, L. (2000). I/ pubblico dei musei. Indagine sulla comunicazione nei mu-
sei statali italiani, Roma: Gangemi.

Stewart, D. W., Shamdasani, P.N. e Rook, D.W. (2006). Focus groups: Theory
and Practice, Newbury Park: Sage Publications.

Strabone, Della geografia, XVII, 1I, 4.

Testani, T. (2007). “I focus group nella ricerca qualitativa”, in V. Gallina, B.
Vertecchi (a cura di), I/ disagio, I'alfabeto, la democrazia. Riflessioni sui risultati
del progetto Predil, Milano, FrancoAngeli, pp. 151-163.

Trilling, B., Fadel, C. (2009). 217st Century Skills: Learning for Life in Our Times,
San Francisco: Jossey-Bass.

Zammuner, V. L. (1998). Tecniche dellintervista e del questionario, Bologna:
[l Mulino.



Sitografia:

— http://www.museums-exhibiting-europe.de

— http://ec.europa.eu/culture/policy/culture-policies/cultural-heritage_
en.htm.

— http://www.museodiromaintrastevere.it

— http://archeoroma.beniculturali.it/musei/museo-nazionale-romano-ter-
me-diocleziano

— http://www.dger.beniculturali.it/index.php?it/1/home

— http://www.coopculture.it

— www.moma.org/meetme/

— www.gnam.beniculturali.it/

— http://retescuolemigranti.wordpress.com/

— www.caritasroma.it/

— www.beniculturali.it/

— http://archeoroma.beniculturali.it/

— www.electaweb.com

— www.kunst-rejsen.dk

— www.musei.unina.it/mineralogia.php

— www.musei.unina.it/zoologia.php

— www.musei.unina.it/paleontologia.php

— www.musei.unina.it/antropologia.php

—  www.museumsassociation.org

133




