
LA CULTURA EUROPEA,  
LA CULTURA DEGLI EUROPEI

IL PROGETTO EMEE-EUROVISION 

MUSEUMS EXHIBITING EUROPE

A cura di

Emma Nardi

Cinzia Angelini

EUROVISION – MUSEUMS EXHIBITING EUROPE (EMEE)





IMPRESSUM

Il presente progetto è inanziato con il sostegno della Commissione europea. L’autore è 
il solo responsabile di questa pubblicazione e la Commissione declina ogni responsabi-
lità sull’uso che potrà essere fatto delle informazioni in essa contenute.

Questo manuale è stato scritto nell'ambito del progetto 'EuroVision - Museums 

Exhibiting Europe (EMEE)'.

Grant Agreement Number: (2012-1243 | 001)

COORDINATORE DEL PROGETTO EMEE (2012-2016):

Prof. Dr. Susanne Popp, Cattedra di Didattica della Storia
Susanne Schilling M.A., project leader
Università di Augsburg
Universitätsstraße 10, 86159 Augsburg, Germania
www.museums-exhibiting-europe.eu

PARTNER DEL PROGETTO:

Atelier Brückner GmbH, Germania
Museo Nazionale di Storia, Bulgaria
Università Paris-Est Créteil, Francia
Università degli Studi Roma Tre, Italia
Museo Nazionale di Archeologia, Portogallo
Museo Nazionale di Storia Contemporanea, Slovenia
Kunstverein monochrom, Austria

CURATORI: 

Emma Nardi, Cinzia Angelini



EDITORE:

MIMESIS EDIZIONI (Milano – Udine) 
www.mimesisedizioni.it
mimesis@mimesisedizioni.it

© 2016 – MIM EDIZIONI SRL 

Via Monfalcone, 17/19 – 20099 
Sesto San Giovanni (MI) 
Phone: +39 02 24861657 / 24416383
Fax: +39 02 89403935

ISBN: 9788857538334

COME CITARE QUESTO LIBRO:

Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2016), La cultura europea, la cultura degli europei. Il pro-
getto EMEE EuroVision - Museums Exhibiting Europe, Milano: Mimesis 

DESIGN: Kerstin Halm, monochrom
COPERTINA: Kerstin Halm, monochrom

COPYRIGHT:

L'editore sottolinea che tutte le immagini in questo libro sono state citate soltanto per 
motivi accademici e di ricerca.



115

IL GESTO PER INTENDERE 
L’OPERA

UNA PROSPETTIVA CORPOREA PER LA 
FRUIZIONE DELL’OGGETTO D’ARTE

Gilberto Scaramuzzo

1. PREMESSA

Il presente studio intende fornire un contribuito alla rilessione legata 
alla fruizione sinestetica delle opere d’arte all’interno degli spazi muse-

ali. Il progetto EMEE ha elaborato un kit teorico e pratico – il manuale 
4 – al ine di sviluppare strategie innovative di mediazione museale 
tramite l’uso della scenograia e del design; la proposta che segue 
si concentra sull’accesso all’opera che si può realizzare attraverso un 
qualiicato movimento corporeo – un giocare – costruito in intimo dia-

logo con l’opera stessa.
Si è giunti a questa proposta attraverso un percorso lineare, sep-

pure non del tutto usuale; la natura di questo percorso giustiica una 
certa peculiarità nella forma del presente lavoro. Si sviluppa dapprima 
una densa rilessione teorica a cui segue la presentazione di una pri-
ma sperimentazione realizzata nell’ambito del progetto EMEE e fonda-

ta sui presupposti teorici sviluppati nella prima parte.
Lo studio parte dalla lettura di alcuni saggi di Hans Georg Gadamer 

raccolti in L’attualità del bello (in particolare dal saggio intitolato Il gioco 
dell’arte, che trascrive una conferenza radiofonica realizzata da Gada-

mer nel 1973); dalle rilessioni presenti nei testi di Gadamer si sviluppa 
in maniera autonoma una proposta destinata ai visitatori di un museo.

Si tratta di un piccolo passo a latere di una densa rilessione – quale 
è quella del ilosofo tedesco –, questo passo si concentra sul contri-
buto che il movimento corporeo potrebbe dare all’ascolto di quel che 
un’opera d’arte intende dirci.

Poiché il senso del presente lavoro risiede nel promuovere attra-

verso una teoresi dell’esperienza estetica un vivere per il visitatore di un 
museo, si è voluto dare ampio spazio alle parole di Gadamer al ine 
di dare la massima consistenza a quel piccolo passo cui poco sopra si 
accennava.



116

2. L’ARTE COME GIOCO

Gadamer ne Il gioco dell’arte investiga la natura dell’opera d’arte1. Egli 
precisa come essa si distingua tra la varietà dei molteplici fare dell’uo-

mo; quindi sintetizza la natura speciica di questo prodotto e, inine, 
aferma l’arte come quel fare umano che ha caratteristiche comuni con 
il giocare.

Nel corso del mio lavoro mostrerò come proprio questo ricono-

scere il gioco quale reame nel quale l’opera d’arte si ingenera possa 
fornirci le chiavi per individuare nel gioco stesso il reame dove essa 
possa essere nuovamente riconosciuta.

Il fare dell’uomo conosce una straordinaria varietà di tentativi e rinunce, riuscite e 
fallimenti. L’ ’Arte’ ha precisamente inizio solo dal momento in cui risulta possibile 
anche ciò che tale non è. Oltretutto, quando parliamo di arte e di produzione arti-
stica in senso eminente, l’elemento decisivo non è la realizzazione di qualcosa che 
viene prodotto, bensì che questo prodotto sia di una natura speciica: che ‘intenda’ 
qualcosa e tuttavia non sia ciò che intende. […] È certamente un prodotto, e cioè 
qualcosa foggiato attraverso il fare umano, ed è quindi presente, messo a disposi-
zione e pronto all’uso. È però proprio l’uso in genere ad essere respinto dall’opera 
d’arte. Essa non è ‘intesa’ in questo senso, ma ha qualcosa del carattere del ‘come 
se’ che abbiamo conosciuto come un tratto fondamentale dell’essenza del giocare 
(Gadamer, 2006a, p. 180).

Gadamer si era impegnato, infatti, nella prima parte del suo studio, 
a ri-conoscere il giocare; e allorquando nella sua trattazione si era tro-

vato a doverlo in qualche modo mostrare, egli lo aveva sintetizzato at-
traverso quell’attività che tutti possiamo rintracciare nel nostro vivere: 
quella in cui facciamo (o in cui facevamo da bambini) come se si fosse 

qualcun altro o qualcos’altro. Questa attività ci viene qui presentata 
come tratto fondamentale dell’essenza del giocare.

Gadamer, nel suo scritto, dopo aver evidenziato una certa matrice 
comune nel giocare degli animali e in quello dei bambini, giunge a de-

inire una speciicità che caratterizza il gioco adulto, quello pienamen-

te umano: in esso è presente una ‘intenzionalità della coscienza’. E si 
spinge ino al riconoscere tratti universali nel giocare umano tali da 
farne un contrassegno speciico dell’umanità2.

1 Il saggio riprende temi già trattati in Wahrheit and Methode (cfr. Gadamer, 2014, 

pp. 227-361); ne Il gioco dell’arte essi trovano quella sintesi che ha ispirato la pre-

sente proposta.

2 “Questo è un momento strutturale dell’esistere umano così universale che si po-

trebbe appunto considerare il contenuto oggettivo del giocare e del saper gioca-

re dell’uomo come un contrassegno specifico dell’umanità. Com’è noto si parla 



117

Quando, poi, Gadamer si trova a esplicitare ulteriormente cos’è 
questo giocare che è comune all’intera comunità umana, egli lo con-
densa – come già accennavamo poco sopra – in un unico gioco, quello 
del ‘come se’, eleggendo così quest’attività a rivelazione del giocare in 
quanto tale e in qualche modo in ciò facendo ponendo l’uomo in con-

tinuità con gli altri animali.
“Il ‘fare come se’ risulta evidenziabile in modo particolare in ogni 

fare che non sia semplicemente condotta istintuale, ma ‘intende’ piut-
tosto qualcosa. Il ‘come se’ è una modiicazione talmente universale 
che persino il comportamento ludico degli animali sembra talvolta ani-
mato da un soio di libertà” (Gadamer, 2006a, p. 179).

3. UN GIOCARE NOTO FIN DALL’ANTICHITÀ

Il gioco del ‘fare come se’ era stato notato in dagli inizi del pensiero oc-

cidentale e riconosciuto nei dinamismi propri della creazione e dell’in-

terpretazione artistica, come anche in quelli dello spettatore che assi-
ste all’opera dell’artista. Questo giocare è quel che in buona sostanza 
descrive Platone quando nella Repubblica (393c ss.) dà la sua deini-
zione di mimesis. Per Platone la mimesis è un rendersi simile nella voce 
e/o nel gesto a qualcuno o a qualcosa; e mimesis può essere la creazione 
del poeta, l’agire dell’aedo e anche quel che si ingenera nell’interiorità 
di chi ascolta poesia. E così, per Platone, chi crea un’opera poetica, 
quando fa parlare i personaggi, fa come se egli fosse il personaggio 
che sta parlando; chi recita fa come se egli fosse il personaggio che 
interpreta e, perciò, rende i propri gesti e la propria voce simili a quelli 
del personaggio che sta interpretando; chi riceve questo nutrimento 
poetico (paideia) viene misteriosamente ad acquisire quel fare che vede 
fatto dagli artisti.

Aristotele – che più avanti nel saggio lo stesso Gadamer cita –, uti-
lizza il concetto di mimesis per formulare una deinizione dell’essere 
umano che si articola riconoscendo una continuità tra mondo umano 
e mondo animale. La deinizione, che si trova nella Poetica (1448b), 
presenta l’essere umano come l’animale più capace di mimesis, quasi 
come a dire che tra tutti gli animali quello umano è il migliore a giocare 
al gioco del ‘fare come se’. Primato che, peraltro, secondo Aristotele, è 
proprio quello che consente all’essere umano di fare poesia.

Gadamer (2006a) aferma che nel creare esiste una continuità con 

spesso dell’elemento ludico che è peculiare di ogni cultura umana” (Gadamer, 

2006a, p. 178). Gadamer si riferisce qui (cfr. Gadamer, 2014, pp. 231-233) allo 

studio di Huizinga pubblicato in tedesco nel 1939 – Homo ludens. Vom Ursprung 

del Kultur in Spiel – (trad. it. Huizinga, J., Homo ludens, Torino, Einaudi, 2002).



118

la natura, e che se vogliamo davvero riconoscere lo speciico umano, 
questo dobbiamo cercarlo “nella possibilità, insita nel produrre dell’uo-

mo, di porsi in tal modo compiti molteplici e di procedere secondo 
progetti che contrassegnano un momento di libera discrezionalità” 
(pp. 179-180). 

Tra questi progetti emerge, con quelle caratteristiche che abbiamo 
avuto modo di rilevare più sopra, il fare arte.

Ora che abbiamo, in qualche modo, riconosciuto la fenomenolo-

gia del giocare in quell’attività del ‘fare come se’ si rende necessario 
approfondire la fenomenologia dell’opera d’arte per scorgere in che 
senso essa possa propriamente essere riconosciuta come un giocare. 

Gadamer aferma, senza mezzi termini, che: “Essa è un’’opera’ giac-

ché è qualcosa di giocato” (2006a, p. 180).
Se si procede nel guardare a quest’opera è possibile riconoscerla 

come una ‘forma’.

Essa non è nulla che si possa incontrare altrimenti come tale, ma qualcosa che 
sta per qualcos’altro. Come un gesto simbolico non è solo se stesso, ma porta 
all’espressione qualcos’altro, così anche l’opera d’arte non è solo se stessa, cioè 
questo determinato prodotto in quanto tale. Si può addirittura deinirla […] come 
qualcosa che è riuscito in modo irripetibile e si è realizzato nel senso di un’appari-
zione unica. Mi pare perciò quasi più esatto deinirla non un’opera ma una forma, 
poiché in questo termine ‘forma’ (Gebilde) è implicito che il fenomeno si sia lasciato 
alle spalle in maniera singolare il procedimento del suo sorgere oppure l’abbia re-
spinto nell’indeterminato, così da reggersi totalmente su se stesso nel suo peculiare 
aspetto ed apparire (2006a, p. 180).

4. IL GESTO CHE APRE ALL’INCONTRO CON L’OPERA

Gadamer aferma – nel saggio Gesto e pittura – che è “implicita una 
connessione signiicativa in tutto ciò che ci circonda come produzione 
dell’arte moderna, ma una connessione signiicativa senza chiave di 
decodiicazione”. Prosegue: “Che qualcosa del genere sia possibile ce 
lo dimostra da secoli la più sublime forse di tutte le arti, la musica”. E 
conclude: “Ogni composizione della ‘musica assoluta’ ha una tale strut-
tura, è cioè una connessione signiicativa senza chiave di decodiica-

zione” (2006b, p. 114).
Le opere d’arte moderna e contemporanea spesso presentano una 

diicoltà di decodiicazione: possiamo avvertire che c’è una connessio-

ne signiicativa ma esperiamo spesso con soferenza la mancanza di 
queste chiavi. Mi sembra interessante notare, prendendo spunto dal 
parallelismo operato da Gadamer, che la musica si può trasformare 



119

in movimento, ogni musica si può, infatti, danzare, rivelando, così, in 
maniere primitiva la connessione signiicativa che la costituisce; una 
analoga rappresentazione attraverso il movimento può essere tentata 
per le produzioni dell’arte moderna e contemporanea.

Quel che sembra a noi tutti il conosciuto, risulta piuttosto qualcosa di sconosciuto 
in cui, di quando in quando, risplende fulmineamente una traccia signiicativa. 
Come potrebbe manifestarsi ciò ancora in forma umana?
Direi forse che ciò potrebbe manifestarsi nel linguaggio del gesto. Come siamo soliti 
dire, nel gesto ciò che si vuole esprimere è presente. I gesti sono pienamente cor-
porei, eppure sono pienamente spirituali. Qui non c’è afatto qualcosa di interiore 
che si distingua dal gesto e si riveli tramite esso. Quel che il gesto esprime è tutto il 
suo essere. Ogni gesto è perciò al tempo stesso chiuso in modo enigmatico. Esso 
rivela nella stessa misura in cui cela alcunché di segreto. Infatti è l’essere del senso a 
risplendere nel gesto e non la conoscenza del senso (2006b, p. 118). 

Se quel che fa un artista è un gesto; gesto può farsi l’opera del frui-
tore che vuole leggere l’opera dell’autore.

Ora la mia tesi suona: interpretare non è nient’altro che leggere. Ciò vale nel senso 
che mi sembra molto ben indicato, in tedesco, dalla parola Auslegen, esporre. ‘In-
terpretazione’ viene spesso tradotto o reso con Auslegung, e ciò coglie bene il senso. 
‘Esporre’ è una parola che nella sua propria dimensione speculativa comporta il 
fatto che noi non aggiungiamo nulla al leggere. Anzitutto essa signiica che noi non 
vi immettiamo nulla: si pensi al consiglio meistofelico: ‘se voi non esporrete, allora 
supporrete’ […]. In secondo luogo però essa signiica che l’esporre in fondo ‘pone 
fuori’, esplicita ciò che è implicito, per riprodurlo e ricomporlo (Gadamer, 2006c, 
p. 150).

5. IN DIALOGO CON L’OPERA

Intendere quel che è inteso nell’opera non è altro che: 

il nostro acquistare partecipazione alla igura di senso che ci si fa incontro. Nel suo 
insieme essa è evidentemente qualcosa che non si lascia issare e determinare nella 
sua obiettiva datità, ma che piuttosto nella sua ricchezza di senso, nell’irradiante 
signiicanza che la contraddistingue come forma, come si suol dire, ci ‘conquista’ 
(Gadamer, 2006c, p. 150).

Ma come si fa ad acquistare partecipazione alla igura di senso che 
ci si fa incontro? Come si fa a dialogare con l’opera?



120

Noi siamo per così dire attirati dall’opera in un dialogo. Così la struttura del dialogo 
non è afatto surrettizia se si vuol descrivere adeguatamente l’apparente trovarsi di 
fronte che si ha tra un’opera d’arte igurativa o letteraria e il suo interprete. Questo 
trovarsi di fronte è in verità un gioco di alterna e reciproca partecipazione. Come in 
ogni dialogo, l’altro è sempre un ascoltatore che ci si fa incontro, ma in modo tale 
che il suo orizzonte di aspettative e di ascolto inisce per catturare e trattenere la 
mia intenzione di senso, ino al punto di modiicarla (pp. 150-151).

Per pensare alle possibili realizzazioni di questo dialogo, così da 
acquistare partecipazione alla igura di senso, alla forma che ci si fa in-

contro, quando questa forma è un’opera d’arte igurativa, possiamo 
seguire il suggerimento di Gadamer e intensiicare il nostro guarda-

re osservando quel che esigono le opere delle arti transeunti (delle 
arti cioè che nella loro manifestazione sono destinate a scomparire e 
quindi necessitano di essere ricostruite: la musica, la poesia, la danza, 
il teatro), da queste possiamo trarre indizi che non ci appaiono a pri-
ma vista così evidenti quando ci mettiamo in ascolto di un’opera che 
mantiene la concretezza di una cosa (come ad esempio un quadro o 
una scultura).

La musica, la danza, il teatro, la poesia sono opere d’arte che rin-

viano alla riproduzione: la loro forma deve essere sempre nuovamen-

te ricostruita. Questa evidenza lascia trasparire che ogni forma che 
chiamiamo opera d’arte debba richiedere, in un certo qual modo, una 
rappresentazione (cfr. 2006a, pp. 180-181): 

Questa esige dall’osservatore a cui si ofre di essere rappresentata. Essa non è già 
ciò che è, ma qualcosa che non è; non qualcosa di semplicemente funzionale a uno 
scopo di cui si possa far uso o una cosa afatto materiale da cui si possa trarre 
qualcos’altro, bensì qualcosa che allo spettatore stesso si manifesta come ciò che 
appare nello svolgersi del gioco (p. 181).

Ecco, dunque, che allo spettatore si apre un compito se davvero 
vuole dialogare anche con l’opera d’arte che permane nella sua mate-

rialità, perché anche quest’opera necessita di essere rappresentata.
L’opera è qualcosa che viene dal giocare e che una volta realizzata 

dall’autore ci si mostra come forma che in qualche modo respinge da 
sé il giocare in cui è stata creata e così, ritirandosi in quanto giocare, 
apre uno spazio al giocare dello spettatore. Questi è ora chiamato ad 
agire: similmente all’attore che interpreta un testo, o al danzatore che 
danza la musica; davanti al manifestare della forma lo spettatore deve 
farsi interprete, e per far ciò egli deve giocare. Poiché sappiamo che il 
tratto fondamentale dell’essenza del giocare ha la forma del ‘fare come 
se’, a questa attività deve, in qualche modo, rifarsi chi vuole ascoltare 



121

quel che l’opera ha da dire; nel dialogo con l’opera, quindi, lo spetta-

tore deve farsi giocatore del ‘come se’ cosicché l’opera possa manife-

starsi per lui, attraverso di lui, in lui. C’è una fotograia di Kirsty Kelly in 
cui si vede una bambina fare la mimesis del movimento che vede in un 
quadro di John Lavery, che ritrae Anna Pavlova che danza; il titolo della 
foto è Moved by art. Ecco: quel che fa la bambina è probabilmente quel 
che fa interiormente chi sa incontrare l’opera.

Su queste premesse si basa la proposta educativa che qui si pre-

senta: invitare a praticare la mimesis corporea dell’opera d’arte, cosic-

ché attraverso quest’agire si possa riaccendere quel movimento in-

teriore che, se è pur vivo in qualcuno, in molti è sopito (grazie a una 
grave sottovalutazione dell’istinto mimesico che si può riscontrare nella 
maggior parte dei percorsi formativi che rendono adulti nell’Occidente 
del mondo), sopore che impedisce l’incontro intimo con l’opera. E i 
musei d’arte potrebbero diventare i luoghi dove poter riscoprire que-

sta pratica.

6. LA MIMESIS PER INTERPRETARE L’OPERA

L’antico concetto di mimesis, ci rivela quel dinamismo che potremmo 
facilitare in chi vogliamo si avvicini all’opera3. Credo sia bene, sempre 
con Gadamer, approfondire questo concetto ainché la trasformazio-

ne di questo concetto in agire sia quella davvero eicace.
“I greci distinguono tra due forme di produzione: la produzione arti-

gianale, che produce cose utilizzabili, e la produzione mimetica (mime-
tisch), che non crea nulla di ‘reale’, ma porta unicamente qualcosa alla 
rappresentazione” (2006a, p. 181).

Proprio l’approfondimento della produzione mimetica ci apre all’u-

tilizzo del gesto corporeo per realizzare l’interpretazione dell’opera 
d’arte.

“Il senso dell’elemento mimico implica che il corpo divenga porta-

tore dell’espressione mimica e come arte porti alla rappresentazione 
qualcosa che esso non è. Il ruolo è ‘giocato’: questo fatto implica una 
particolare rivendicazione ontologica” (pp. 181-182).

Se il corpo dello spettatore che interpreta deve portare alla rappre-

sentazione qualcosa che egli non è – si deve infatti giocare quel che 

3 “[…] attraverso il pensiero estetico dell’epoca moderna, è giunto alla sua piena 

considerazione il ‘ruolo del soggetto’ in riferimento alla costruzione dell’esperien-

za estetica. L’esperienza dell’arte presenta però anche quell’altro aspetto secon-

do cui a venire in primo piano è piuttosto il carattere ludico della forma in quanto 

tale, e cioè il suo semplice essere giocata. Rispetto a questo il fondamento auten-

tico resta sempre l’antico concetto di mimesis” (Gadamer, 2006a, p. 181).



122

l’opera d’arte manifesta – diventa decisiva la qualità di questo giocare 
che come aferma Gadamer implica una particolare rivendicazione on-
tologica. 

Cosa deve, dunque, realizzare chi si vuole cimentare nell’interpreta-
zione mimica dell’opera:

Si tratta qui di qualcosa di diverso da un into stupore o da una inta e simulata 
partecipazione, come si possono riscontrare nell’ambito delle relazioni umane di 
tutti i giorni. La rappresentazione mimica non è un gioco che simuli, ma un gioco 
che si esplica come gioco in un modo tale che non sia preso per nient’altro che po-
trebbe essere: è cioè pura rappresentazione. Qui sta l’efettiva diferenza: la parteci-
pazione simulata e inta pretende di essere creduta, e tale pretesa persiste persino 
nel caso divenga percettibile nella sua falsità o artiiciosità; l’imitazione mimica, al 
contrario, non vuole essere ‘creduta’, ma essere compresa come imitazione. Essa 
non è simulata, non è falsa, ma, chiaramente, ‘vera’ apparenza (wahrer Schein): 
essa è, come apparenza, ‘vera’ ed è percepita come apparenza così come è stata 
intesa” (p. 182).

Per capire in cosa davvero consista questo fare mimico basta guar-
dare al giocare spontaneo dei bambini quando ‘fanno come se fosse-

ro’ e tutto quel che Gadamer ha appena descritto ci apparirà imme-

diatamente chiaro. A questo giocare è bene (per l’umanità dell’essere 
umano) che si continuino a invogliare i bambini, e alla riscoperta di 
questo giocare è bene che si riaprano i giovani e gli adulti ainché si 
riaccenda la comunicazione con l’opera. 

Mimesis è un concetto su cui storicamente gravano sempliicazioni, 
ed è bene seguire Gadamer nei suoi approfondimenti per intendere il 
giocare che vorremmo potesse accadere nei musei anche attraverso 
l’espressione corporea.

Si deve tener presente questo signiicato ontologico della mimica e della mimesis, 
se si vuol comprendere in quale senso essenziale l’arte abbia il carattere del gioco. 
Mimica è imitazione4. Questo non ha nulla in comune col rapporto tra copia e 
originale e, certamente, nemmeno con una teoria dell’arte secondo cui l’arte stessa 
non sarebbe che un’imitazione della ‘natura’, ossia di ciò che esiste di per sé, – te-
oria che rappresenta un grossolano fraintendimento naturalistico. Proprio il riferi-
mento all’essenza dell’elemento mimico può preservare da questo fraintendimento. 
Il rapporto mimetico originario non è imitazione riproducente con cui ci si sforza 
di approssimarsi il più possibile a un archetipo: esso è piuttosto un ‘mostrare’. 
Mostrare non signiica esibire qualcosa che serva da elemento probatorio a partire 
dal quale possa essere dimostrato alcunché che non sia più accessibile per altra 
via. Mostrare non signiica afatto una relazione tra ciò che indica e ciò che viene 

4 Precisa, però, Gadamer nella sua opera maggiore: “Il concetto di imitazione può 

servire a descrivere il gioco dell’arte solo nella misura in cui si tiene presente il 

significato conoscitivo insito nell’imitazione” (2014, p. 249).



123

indicato. Esso indica verso altro da sé. A colui che guarda semplicemente ciò che 
indica, come il cane la mano tesa, non si può mostrare propriamente nulla. Mo-
strare signiica piuttosto che colui al quale qualcosa viene mostrato debba vedere 
da sé e giustamente. Imitare in questo senso è mostrare, giacché nell’imitare si 
rende sempre qualcosa più visibile di quanto non sia nella cosiddetta realtà. Ciò 
che viene mostrato è per così dire tratto fuori dalla congerie del molteplice. Tutto il 
resto non è inteso, ma soltanto ciò che viene mostrato è inteso. Esso viene colto ap-
punto come ciò che è inteso e in tal modo elevato a una specie di idealità: non più 
mostrato ed indicato come questa o quella cosa visibile, ma semplicemente come 
qualcosa. Scorgere quello che uno mostra è ogni volta un atto di identiicazione e 
dunque di riconoscimento (2006a, p. 183).

7. IL SENSO DI UNA PROPOSTA CHE CAMBIA PROSPETTIVA  
E PRODUCE RICONOSCIMENTO

È questo il senso della proposta contenuta in questo studio, 
propriamente il far giungere lo spettatore a mostrare quel che mostra 
l’opera e a farlo attraverso un atto di identificazione mimesica e dun-

que di riconoscimento: i musei potrebbero aprirsi a questa possibilità 
di fruizione. Questa sarebbe realizzabile attraverso un breve semina-

rio pratico introduttivo inalizzato a riaccendere il movimento mimico 

negli adulti e a liberarlo nei bambini, seguito poi da una libera ricerca 
mimesica da realizzare davanti alle opere prescelte. Alla ricerca perso-

nale farà seguito una ricerca interpersonale che si realizzi attraverso il 
ri-giocare gli atti di identiicazione e di riconoscimento realizzati dagli 
altri. L’attività si conclude con una elaborazione verbale, orale o scritta, 
dell’esperienza.

Quel che si propone è, dunque, un vero cambio di prospettiva: l’o-

pera non si trova fuori del visitatore ma in lui stesso, sì da divenire fonte 
del suo movimento. Si tratta, dunque, di incarnare la contemporaneità 
dell’opera; l’opera si fa contemporanea nell’espressione mimica che ne 
fanno i viventi. Il museo diventa, così, luogo di contemplazione e di ri-
lessione dinamica, dove si sviluppa la propria identità; un luogo di par-
tecipazione dove si costruiscono sinergie tra la propria comprensione/
espressione dell’opera e la comprensione/espressione dell’altro.

Attraverso la mimesis dell’opera si produce un’altra opera: in cui si 
manifesta attraverso noi stessi quel che si è inteso del mostrare dell’o-

pera. Questo è probabilmente quel che avviene nell’interiorità di chi 
sa ascoltare l’opera. Ma poiché quest’agire interiore davanti all’opera 
non risulta immediato per tutti, il giocare al ‘fare come se’ può farsi me-
diazione partecipata che renda accessibile a tutti quel ri-conoscimen-

to che è identiicazione. Dalle rivelazioni di Gadamer intorno al gioco 



124

dell’arte io credo si possa rivendicare per tutti la possibilità di prendere 
parte a questo giocare che costituisce la via per partecipare al mistero 
dell’esserci umano5. E attraverso la partecipazione alle mimesis che gli 
altri realizzano dell’opera è possibile creare comunità; le opere degli 
altri consentono a ciascuno e a tutti di intensiicare il viaggio verso 
l’universale che l’opera dell’autore manifesta. E questo ha ancora più 
senso quando gli spettatori appartengono a culture diverse e quando 
l’opera è nata in una matrice culturale diversa da chi la rappresenta. 
Si crea comunità anche perché ci ritroviamo tutti a partecipare allo 
stesso gioco.

La riproduzione di un ritratto artistico […] non permette solo di riconoscere l’univer-
sale, ma tende appunto per il tramite di questo fatto a riunirci in base a ciò che è 
comune a tutti. Proprio perché […] è solo ‘qualcosa di giocato’, esso ci comprende 
tutti come partecipi al gioco6. Sappiamo come esso è inteso e lo prendiamo per 
quel che è (2006a, p. 184).

Le stesse accortezze che Gadamer assume per descrivere la mime-
sis operata dall’artista le dobbiamo assumere per la mimesis realizzata 
da chi vuole dialogare con l’opera. E mi sembra bene concludere que-

sto mio contributo, che tutto deve alla ricerca di Gadamer, con una 
lunga citazione che ripropone la conclusione del saggio da cui abbia-

mo tratto ispirazione per la nostra proposta.
Suggerisco di leggere le parole dell’autore avendo coscienza del 

processo di rappresentazione che accade dentro di noi nel momento 
in cui ci sforziamo di sentire quel che attraverso di esse si manifesta.

Ciò che abbiamo da imparare nel rafronto tra i giochi inventati e creati dagli uo-
mini da un lato, e il movimento liberamente ludico della vita nel suo puro carattere 
eccedente dall’altro, è proprio che nel gioco dell’arte non viene afatto messo in 
gioco qualcosa come un mondo sostitutivo o di sogno in cui possiamo dimenticare 
noi stessi. Il gioco dell’arte è piuttosto uno specchio riaiorante sempre di nuovo 
dinanzi a noi attraverso i millenni nel quale, spesso in modo sorprendente e spesso 
in modo estraneo, ravvisiamo noi stessi: come siamo, come potremmo essere e 
che cosa ne è di noi. Non è in fondo sempre una falsa apparenza quando si separi 
gioco e serietà l’uno dall’altra, cosicché il gioco venga tollerato soltanto in settori 

5 “Nel ‘come se’ dell’invenzione poetica, della creazione delle immagini plastiche 

o pittoriche, si rivela possibile una partecipazione che non è conseguibile allo 

stesso modo dai fatti contingenti con tutte le loro condizioni restrittive” (2006a, 

pp. 183-184).

6 Il traduttore sente il bisogno di precisare: “Mitspieler dice Gadamer, termine che 

significa coloro che sono participi al gioco, giocano con. C’è qui un gioco di parole 

tra Reproduziert, Gespielt, e Mitspieler che in italiano non si può rendere esatta-

mente” (2006a, p. 184, nota 4).



125

limitati, in ambiti afatto marginali rispetto alla serietà dell’esistenza, nel cosiddetto 
tempo libero che come un relitto testimoni della libertà perduta? Gioco e serietà, 
il movimento della vita per eccedenza ed esuberanza e la forza in tensione della 
nostra energia vitale sono intrecciati profondamente l’uno con l’altra. L’uno si riper-
cuote sull’altra e viceversa. Che il ‘saper giocare’ sia l’esercizio di una elevata serietà 
non è stato misconosciuto da profondi conoscitori della natura umana. In tal senso 
leggiamo in Nietzsche: 

“Maturità dell’uomo, e cioè aver ritrovato la serietà che si aveva da bambini nel gio-
co”. Nietzsche però era consapevole anche dell’opposto e celebrò nella leggerezza 
divina del gioco la forza creativa della vita e dell’arte.
Quando si insista sul contrasto tra vita e arte si tratta dell’esperienza di un mon-
do estraniato, ed è un’astrazione che rende ciechi verso l’intreccio dell’arte e della 
vita quando si disconosca la portata universale e la dignità ontologica del gioco. 
Questo non è tanto l’altro lato della serietà, quanto piuttosto il vero fondamento 
vitale della naturalità dello spirito che è costrizione e libertà insieme. Proprio perché 
quello che ci sta dinanzi nelle produzioni creative dell’arte non è la semplice libertà 
dell’arbitrio e del cieco eccesso della natura, essa può permeare tutte le struttu-
re della nostra vita sociale, tutte le classi, razze e gradi di cultura. Infatti queste 
creazioni del nostro giocare sono conformazioni della nostra libertà (2006a, pp. 
184-185).

8. UNA PRIMA SPERIMENTAZIONE SUL CAMPO

Il 17 aprile 2016, presso una sede dell’Università Roma Tre, si è realiz-

zato, nell’ambito del progetto EMEE, un laboratorio dal titolo L’espres-
sione del corpo come cambio di prospettiva multiculturale basato su que-

ste premesse.  Sono stati coinvolti, per circa tre ore, trenta studenti del 
Dipartimento di Scienze della Formazione.

Il laboratorio, di natura interattiva, ha guidato i partecipanti all’in-

contro con l’opera d’arte attraverso la ricerca di un’espressione corpo-

rea che fosse mimesis dell’opera dell’autore. 
Si è articolato nelle seguenti sessioni:

 — lettura del presente saggio;
 — esercizi preparatori per l’attività di espressione corporea;
 — mimesis corporea di opere d’arte di diversa matrice culturale pro-

iettate su uno schermo;
 — interazioni tra le diverse mimesis corporee di una stessa opera e di 
più opere;

 — valutazioni personali sull’attività svolta.
Tutti i partecipanti hanno valutato molto positivamente l’esperien-

za. Si riportano, qui di seguito, alcune rilessioni raccolte al termine del 
lavoro:



126

“Durante il workshop ho scoperto un modo di comprendere l’opera 
senza sottoporla a un pensiero logico-razionale e incredibilmente mi 
sono sentita molto più vicina ad essa. Essere, con il mio corpo, il ci-
presso nella Notte stellata di Vincent van Gogh o la nube che confonde 
le stelle, ha mosso qualcosa di profondo. Ho potuto sentire l’energia 
degli elementi e lasciarla luire nel mio corpo: la leggerezza delle nubi, 
la solidità del cipresso, la luminosità delle stelle, la pesantezza della 
notte che scende sulle case sono delle qualità che non si vedono, ma 
si sentono nella carne del proprio corpo. Così, insieme ai miei colleghi, 
ho creato le forme di una nuova opera d’arte in movimento, profonda-

mente simile alla prima. Fare la mimesis del quadro ha signiicato lega-
re nel corpo le diverse componente dell’opera: colore, linee, spazi; ed 
esso è diventato (a sua volta) un contenitore: una cornice” (Maria Gen-

tiloni Silveri). “Ho davvero amato la possibilità che il workshop mi ha e ci 
ha oferto, poiché vivere tale esperienza individualmente non avrebbe 
avuto lo stesso sapore, sarebbe stato ugualmente intenso e vero il 
mio sentire, ma averlo condiviso con altre persone ha incrementato la 
mia sensibilità verso l’opera stessa […]. La meraviglia di tutto ciò che 
ho vissuto si può secondo me ricondurre alla possibilità data allo spi-
rito di liberarsi a partire da una costrizione, dove appunto costrizione 
non è censura o negazione del poter essere e diventare ma bensì il 
momento, la scintilla che innesca in noi il dinamismo di creazione e di 
espressione. Ciò che dà inizio alla relazione con l’altro da noi. Il dinami-
smo mimesico, dunque” (Eleonora Torelli).



127

GLOSSARIO

La terminologia EMEE verrà tradotta dall’inglese nel modo seguente:

Cambio di Prospettiva o COP (Change of Perspective): 
 — 1. Il COP come reinterpretazione di oggetti in chiave euro-

pea (COP as European re-interpretation of objects);
 — 2. Il COP come cambiamento di prospettiva tra esperti mu-

seali e visitatori (COP as change of perspective between museum 
experts and visitors);

 — 3. Il COP nel processo di cooperazione internazionale (COP in 
the process of international cooperation).

Unità esempliicative (Exemplary COP-units).

Manuali (Toolkits):
 — Manuale 1: Rendere l’Europa visibile. Reinterpretazione di oggetti e 
soggetti museali, di Anna-Lena Fuhrmann, Jutta Schumann, Susan-

ne Popp, Susanne Schilling, Oliver Mayer-Simmet dell’Università di 
Augsburg, Germania (Toolkit 1: Making Europe visible. Re-interpreta-
tion of museum objects and topics);

 — Manuale 2: Integrazione nell’Europa multiculturale. Il museo come 
arena sociale, di Kaja Širok, Urška Purg, Katarina Kogoj, René Ca-

povin, Janja Štefanič, Urša Valič del Museo Nazionale di Storia Con-

temporanea di Lubiana, Slovenia (Toolkit 2: Integrating multicultural 
Europe - Social Arena);

 — Manuale 3: Colmare la distanza. Attivazione, partecipazione, modi-
ica di ruolo, di Cinzia Angelini, con introduzione di Emma Nardi, 
dell’Università Roma Tre, Italia (Toolkit 3: Bridging the gap. Activation, 
participation and role modiication);

 — Manuale 4: Trasferimento sinestetico di prospettive, di Uwe Brückner 
e Linda Greci, dell’Atelier Brückner, Stoccarda, Germania (Toolkit/
Sketchbook 4: Synaesthetic translation of perspectives);

 — Manuale 5: Rete sociale e interazione, di Anika Kronberger, Heather 
Kelley, Daniel Fabry, Günther Friesinger e Kerstin Halm, di Kunstve-

rein monochrom, Vienna, Austria (Toolkit 5: Social Web and Interaction. 
Social media technologies for European national and regional museums);



128

 — Manuale 6: Prospettive europee sugli oggetti museali. Selezione di og-
getti sul Cambio di Prospettiva (COP), a cura di Susanne Schilling, Cin-

zia Angelini, Günther Friesinger, Susanne Popp (Toolkit 6: European 
perspectives on museum objects. Selected examples on the Change of 
Perspective).

Modulo di studio (Study Module).

Le categorie:
 — L’oggetto come ‘migrante’ (The object as ‘migrant’); 
 — Le circostanze che hanno determinato la realizzazione 

dell’oggetto (The background of the making of the object);
 — Contaminazioni culturali per efetto di reti transregionali 
(Cultural transfer by means of trans-regional networks);

 — Contesti pluriculturali (Culture-spanning contexts);
 — Incontri culturali come tema dell’oggetto (Cultural encounters 
as theme of the object);

 — Aspetti della percezione di sé e dell’altro (Aspects of the percep-
tion of the self and the other);

 — L’oggetto come icona (The object as ‘icon’);
 — L’oggetto e la sua narrazione (Object-narration).

Partner satellite (Satellite partners):
 — Partner di lavoro (Working group parners);
 — Partner associati (Associated partners).

Ricognizione delle iniziative museali (Mapping process).



129

BIBLIOGRAFIA

 — Agrusti, F. (2012). “Analisi lessicometrica delle interviste in rete”, in A. Poce 
(a cura di), “Contributi per la deinizione di una tecnologia critica”, Milano: 
FrancoAngeli, pp. 51-64.

 — Agrusti, G. (2007). “La parola agli addetti ai lavori: i risultati del focus group”, 
in V. Gallina, B. Vertecchi (a cura di), Il disagio, l’alfabeto, la democrazia. Ri-
lessioni sui risultati del progetto Predil, Milano: FrancoAngeli, pp. 163-169.

 — American Association of Museums (1998). Excellence and equity. Education 
and the public dimension of museums, Washington: AAM.

 — Amundsen, A., Aronsson, P., Knell, S. J. (a cura di) (2011). National Museums. 
New Studies from Around the World, London: Routledge.

 — Angelini, C., Savoia, T. (2012). “Opening museums to ofenders”, in E. Nardi 
(a cura di), Best Practice 1. A tool to improve museum education international-
ly, Roma: Nuova Cultura.

 — Angelini, C. (2013). “Adult visitors learning from experience”, in E. Nardi, 
C. Angelini (a cura di), Best Practice 2. A tool to improve museum education 
internationally, Roma: Nuova Cultura.

 — Angelini, C. (2016). EMEE Toolkit 3: Bridging the gap. Activation, participation 
and role modiication (EMEE Toolkit series, vol. 3), Wien: edition mono.

 — Aristotele. Poetica, ed. a cura di Diego Lanza (1993), Milano: BUR Rizzoli.
 — Binni, L., Pinna, G. (1989). Museo, Milano: Garzanti.
 — Brückner, U., Greci, L. (a cura di) (2016). EMEE Toolkit 4: Synaesthetic Transla-

tion of Perspectives. Scenography – a Sketchbook, Wien: edition mono.
 — Bruner, J. (1990). Acts of Meaning, Harvard University Press: Cambridge 

Mass (USA).
 — Bruner, J. (1991). “The Narrative construction of Reality”, Critical Enquiry, 

vol. 18, n.1.
 — Cohen, L., Manion, L., Morrison, K. (2007). Research methods in education, 

New York: Routledge.
 — Charmaz, K. (2006). Constructing Grounded Theory. A practical guide through 

qualitative analysis, London: Sage.
 — Desvallées, A., Mairesse, F. (a cura di) (2011). Dictionnaire Encyclopédique de 

Muséologie, Paris: Armand Colin.
 — Diamond, J., Luke, J. J., Uttal, D. H., (2009). Practical evaluation guide. Tools for 

museums and other informal education settings, Olymouth: Altamira Press.
 — Donato, F., Visser Travagli, A. M. (2010). Il museo oltre la crisi. Dialogo tra 

museo e management, Milano: Mondadori Electa.
 — Durant, J. (1998). Scienza in pubblico. Musei e divulgazione del sapere, Bolo-

gna: CLUEB.



130

 — Falk, J. H. (1998). “Visitors: who does, who doesn’t and why”, Museum News, 
March/April 1998, 38-43.

 — Falk, J. H. (2009). Identity and the Museum Visitor Experience, Walnut Creek, 
CA: Left Coast Press.

 — Falk, J. H., Dierking, L. D. (2000). Learning from Museums: Visitor Experiences 
and the Making of Meaning, Walnut Creek, CA: Altamira Press.

 — Fuhrmann, A. L., Schumann, J., Popp, S., Schilling, S., Mayer-Simmet, O. 
(2016). Making Europe Visible. Reinterpretation of Museum Objects and Topics. 
A Manual (EMEE Toolkit series, vol. 1), Wien: edition mono.

 — Gadamer, H. G. (2006a). “Il gioco dell’arte”, in Id., L’attualità del bello, Geno-

va-Milano: Marietti, pp. 177-185.
 — Gadamer, H. G. (2006b). “Gesto e pittura”, in Id., L’attualità del bello, Genova-

Milano: Marietti, pp. 113-121.
 — Gadamer, H. G. (2006c). “La lettura di ediici e dipinti”, in Id., L’attualità del 

bello, Genova-Milano: Marietti, pp. 143-151.
 — Gadamer, H. G. (2014). Verità e metodo, Milano: Bompiani. 
 — Gaio Plinio Secondo il Vecchio, Storia Naturale.
 — Gibbs, K., Sani, M., Thompson, J. (2007). Musei e apprendimento lungo tutto 

l’arco della vita, Ferrara: Edisai srl.
 — Gößwald, U. (a cura di) (2010). Relecting Europe in its Museum Objects, Ber-

lin: ICOM Europe.
 — Hansen, F. A., Kortbek, K. J., Grønbæk, K. (2012). “Mobile Urban Drama: in-

teractive storytelling in real world environments”, New Review of Hypermedia 
and Multimedia 18(1–2), 63–89. doi:10.1080/13614568.2012.617842.

 — Hood, M. G. (1983). “Staying away: why people choose not to visit mu-

seums”, Museum News, April 1983, 50-57.
 — Hood, M. G. (1993). “After 70 years of audience research, what have we 

learned? Who comes to museums, who does not, and why?” in D. Thomp-

son et al. (a cura di), Visitor Studies, Theory, Research, and Practice, Volume 5. 
Jacksonville, Alabama: The Visitor Studies Association, 77-87.

 — Hooper-Greenhill, E. (1994a). Museums and their Visitors, London - New 
York: Routledge.

 — Hooper-Greenhill, E. (1994b). The Educational Role of the Museum, London 
- New York: Routledge.

 — Hooper-Greenhill, E. (1995). Museum, Media, Message, London - New York: 
Routledge.

 — Huizinga, J. (2002). Homo ludens, Torino: Einaudi.
 — Johnson, B., Christensen, L. (2004). Educational research. Quantitative, qualita-

tive and mixed approaches, NewYork: Pearson Education Inc., Allyn & Bacon.
 — Knowles, M. (1980). The Modern Practice of Adult Education, New York: Cam-

bridge Book Company.
 — Kolb, D. (1984). Experiential Learning. Experience as The Source of Learning 

and Development, Englewood Clifs, New Jersey: Prentice Hall.
 — Kronberger, A., Kelley, H., Fabry, D., Friesinger, G., Halm, K. (2016). Social 

Web and Interaction. Social media technologies for European national and re-
gional museums (EMEE Toolkit series, vol. 5), Wien: edition mono.



131

 — Krueger, R. A. (1998). Moderating focus group, London, Thousand Oak, New 
Delhi: Sage.

 — Lang, C., Reeve, J., Woollard, V. (2009). The responsive museum: Working with 
audiences in the twenty-irst century, Farnham: Ashgate.

 — Macdonald, S. J. (2003). “Museums, National, Postnational and Transcultu-

ral Identities”, Museum and Society, 1 (1), 1-16.
 — Malraux, A. (1994). Il museo dei musei, Milano: Leonardo.
 — Marini Clarelli, M. V. (2011). Il museo nel mondo contemporaneo. La teoria e 

la prassi, Roma: Carocci Editore.
 — Mc Gregor, N. (2011). A History of the world in 100 Objects, New York: Viking.
 — Mironer, L. (2001). Cent musées à la rencontre du public, Paris: France édi-

tions.
 — MIUR, Indicazioni nazionali del primo ciclo d’istruzione, D.M. 254 del 16 no-

vembre 2012 in G.U. n. 30 del 5 febbraio 2013, disponibile su http://www.
indicazioninazionali.it/documenti_Indicazioni_nazionali/DM_254_201_
GU.pdf, u.a. 21.05.2016.

 — Nardi, E. (a cura di) (2001). Leggere il museo. Proposte didattiche, Roma: 
SEAM.

 — Nardi, E. (2008). Musei e pubblico. Un rapporto educativo, Milano: Franco-

Angeli.
 — Nardi, E. (2011a). Forme e messaggi del museo, Milano: Franco Angeli.
 — Nardi, E. (2011b). “Who are CECA Members? The results of the CECA sur-

vey”, ICOM Education, 22, pp. 15-30.
 — Nardi, E. (a cura di) (2012). Best Practice 1. A tool to improve museum educa-

tion internationally, Roma: Nuova Cultura.
 — Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2013). Best Practice 2. A tool to improve mu-

seum education internationally, Roma: Nuova Cultura.
 — Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2014). Best Practice 3. A tool to improve mu-

seum education internationally, Roma: Nuova Cultura.
 — Nardi, E., Angelini, C. (a cura di) (2015). Best Practice 4. A tool to improve mu-

seum education internationally, Roma: Nuova Cultura.
 — Oprandi, N. C. (2000). Focus group. Breve compendio teorico-pratico, Padova: 

emme&erre libri.
 — Ostow, R. (a cura di) (2008). (Re)-Visualizing National History. Museums and 

National Identities in Europe in the New Millenium, Toronto: University of To-

ronto Press.
 — Parlamento Europeo (2006), “Raccomandazione 2006/962/CE del Parla-

mento europeo e del Consiglio, del 18 dicembre 2006, relativa a compe-

tenze chiave per l’apprendimento permanente” in Gazzetta uiciale L 394 
del 30.12.2006, disponibile su http://www.edscuola.it/archivio/norme/cir-
colari/nm2207.pdf, u.a. 21.05.2016.

 — Pascucci, G. (2007). Comunicazione museale, Macerata: Edizioni SIMPLE.
 — Platone (2007), Repubblica, ed. a cura di Mario Vegetti, Milano: BUR Rizzoli.
 — Pletinckx, D., Silberman, N., Callebaut, D. (2003). “Heritage Presentation 

through Interactive Storytelling: a New Multimedia Database Approach”, in 
The Journal of Visualization and Computer Animation, 14: 225-231.

 — Poce, A. (2014). “Promoting science: the creation of a scientiic observatory 



132

to raise awareness on sea biodiversity” in E. Nardi, C. Angelini (a cura di), 
Best Practice 3. A tool to improve museum education internationally, Roma: 
Nuova Cultura.

 — Pozzoli, F. (a cura di) (1999). “Europa la più nobile, la più bella (Petrarca)”. Idee 
e ideali dell’Europa dalle origini ai giorni nostri, Milano: Bompiani.

 — Presta, I. (2010). “Non-visitors: who are they, why is it important to know 
them?”, Cadmo. An international journal of educational research, 1-2010, 49-
61.

 — Rousseau, J.-J. (1995). Emilio o dell’educazione, ed. a cura di E. Nardi, Firenze: 
La Nuova Italia.

 — Roussou, M., Pujol, L., Katifori, A., Chrysanthi, A., Perry, S., Vayanou, M. 
(2015). “The museum as digital storyteller: Collaborative participatory cre-

ation of interactive digital experiences”, MW2015: Museums and the Web 
2015. Published January 31, 2015. Disponibile su http://mw2015.museum-

sandtheweb.com/paper/the-museum-as-digital-storyteller-collaborative-
participatory-creation-of-interactive-digital-experiences/, u.a. 21.05.2016.

 — Schaer, R. (1993). L’invention des musées, Paris: Gallimard.
 — Schilling, S., Angelini, C., Friesinger, G., Popp, S. (a cura di) (2016). European 

perspectives on museum objects. Selected examples on the Change of Perspec-
tive, Wien: edition mono.

 — Severino, F. (a cura di) (2007). Comunicare la cultura, Milano: FrancoAngeli.
 — Simon, N. (2010). The Participatory Museum, Santa Cruz: Museum 2.0, http://

www.participatorymuseum.org/read/, Accessed 20 December 2015.
 — Širok, K. (a cura di) (2016). Integrating a Multicultural Europe (Museums as 

Social Arenas) (EMEE Toolkit series, vol. 2), Wien: edition mono.
 — Solima, L. (1998). La gestione imprenditoriale dei musei, Padova: Cedam.
 — Solima, L. (2000). Il pubblico dei musei. Indagine sulla comunicazione nei mu-

sei statali italiani, Roma: Gangemi.
 — Stewart, D. W., Shamdasani, P.N. e Rook, D.W. (2006). Focus groups: Theory 

and Practice, Newbury Park: Sage Publications.
 — Strabone, Della geograia, XVII, II, 4.
 — Testani, T. (2007). “I focus group nella ricerca qualitativa”, in V. Gallina, B. 

Vertecchi (a cura di), Il disagio, l’alfabeto, la democrazia. Rilessioni sui risultati 
del progetto Predil, Milano, FrancoAngeli, pp. 151-163.

 — Trilling, B., Fadel, C. (2009). 21st Century Skills: Learning for Life in Our Times, 
San Francisco: Jossey-Bass.

 — Zammuner, V. L. (1998). Tecniche dell’intervista e del questionario, Bologna: 
Il Mulino.



133

Sitograia:

 — http://www.museums-exhibiting-europe.de
 — http://ec.europa.eu/culture/policy/culture-policies/cultural-heritage_

en.htm.
 — http://www.museodiromaintrastevere.it
 — http://archeoroma.beniculturali.it/musei/museo-nazionale-romano-ter-

me-diocleziano
 — http://www.dger.beniculturali.it/index.php?it/1/home
 — http://www.coopculture.it
 — www.moma.org/meetme/
 — www.gnam.beniculturali.it/
 — http://retescuolemigranti.wordpress.com/
 — www.caritasroma.it/
 — www.beniculturali.it/
 — http://archeoroma.beniculturali.it/
 — www.electaweb.com
 — www.kunst-rejsen.dk
 — www.musei.unina.it/mineralogia.php
 — www.musei.unina.it/zoologia.php
 — www.musei.unina.it/paleontologia.php
 — www.musei.unina.it/antropologia.php
 — www.museumsassociation.org


