
87

9.1 Premessa

La consapevolezza della complessità forza a mantenere i sistemi aperti e incompiuti: 
la ragione può spiegare molte cose, ma non tutto. I progressi scientifi ci e gli sviluppi di 
epistemologie quali quelle dell’approccio sistemico, del costruttivismo sociale, dell’eco-
logia della mente e della teoria della complessità, hanno rivelato come l’idea di una “pura 
oggettività” fosse una mera illusione – l’osservatore scopre i propri tratti nel sistema 
osservato, la conoscenza è co-costruzione e negoziazione di signifi cati condivisi, le rap-
presentazioni umane si rivelano mappe di mappe.

Eppure, l’assolutizzazione del razionale, lo scientismo e il riduzionismo sembrano 
continuare a guidare in larga misura le modalità umane di conoscenza e relazione: tutto è 
considerato quantifi cabile e segmentabile; linguaggi lineali e reifi canti e modi di pensiero 
dicotomici caratterizzano il rapportarsi all’altro da sé. Tali movimenti rischiano di morti-
fi care la complessità della realtà e fi niscono, così, per provocare le ben note conseguenze 
catastrofi che a livello umano e dell’ecologia. In tutto ciò sembra manifestarsi in modo 
radicale una crisi della relazionalità – dimensione, questa, che la sola razionalità logico-
discorsiva sembra incapace di nutrire.

Il progresso della civiltà occidentale sembra essere squilibrato, perché è unilaterale 
(Bateson, 1979/2014) e cioè caratterizzato dall’opposizione netta o dal dominio, invece 
che dalla collaborazione, di una sola delle componenti che polarizzano la realtà: ragione 
e sentimento, scienza e arte, uomo e natura. L’intento – forse smisurato, ma che si ritiene 
commisurato all’umano – della rifl essione contenuta in queste pagine è proprio quello di 
indagare altre possibili vie e modalità di esistenza, da integrare con quelle fi nora privile-
giate, al fi ne di stimolare un profondo mutamento epistemologico che consenta la costru-
zione di un avvenire più bello, più buono, più giusto (Scaramuzzo, 2010).

9.2 La necessità di una rivoluzione epistemologica in senso sistemico-relazionale

Secondo Edgar Morin (2017) il complesso è il non riducibile, il non totalmente uni-
fi cabile, il non totalmente diversifi cabile; è ciò che è tessuto insieme, compresi ordine e 

9. Coltivare l’essere-in-relazione: 
la modalità estetica come via 
alla complessità
Chiara Massullo



88

disordine, uno e molteplice, tutto e parti, oggetto e ambiente, oggetto e soggetto, chiaro e 
scuro; è l’indecidibilità logica e l’associazione complementare di verità contraddittorie: 
«[t]utto è complesso […]. […] Noi siamo posti di fronte all’insostenibile complessità 
dell’esistere, all’insostenibile complessità del mondo» (pp. 70-71).

Gregory Bateson (1991/2010) procede verso una concezione relazionale della realtà 
con la sua idea di ecologia della mente, epistemologia attraverso la quale propone un su-
peramento dell’abitudine – considerata una vera iattura per la specie umana – di pensare 
in maniera dicotomica, separando l’uomo dalla natura, l’io dagli altri, le ragioni del cuore 
da quelle della ragione (Madonna, 2010). Bateson crede, infatti, che la «mostruosa pato-
logia atomistica» che sembra affl iggere il nostro modo di pensare e vivere potrebbe forse 
essere corretta proprio dalla «grandiosa scoperta di quelle relazioni che sono contenute 
nella natura e che costituiscono la bellezza della natura» (p. 463).

Questi autori – per citarne solo alcuni – con le loro rifl essioni ci invitano a una rivolu-
zione epistemologica in senso sistemico-relazionale. La bellezza sembra dischiudersi allo 
sguardo umano nel momento in cui si riesce ad abbracciare una diversa epistemologia, 
compiendo il passaggio da una visione cosale e dicotomica a una sinottico-relazionale. 
Se si riuscisse a ridimensionare la visione reifi cata e parcellizzata del mondo – distorsione 
suffragata dalla lingua – in favore di una visione in termini delle relazioni dinamiche che 
ne governano lo sviluppo, tutto cambierebbe, poiché tale diversa epistemologia produr-
rebbe un mutamento quasi totale nel nostro modo di vivere, di concepire la vita, il pros-
simo e noi stessi: «è possibile applicare la parola “possesso” alle relazioni?» (Bateson, 
1991/2010, p. 460). C’è infatti una correlazione molto forte tra etica ed epistemologia 
dell’essere-in-relazione. Finché i sottosistemi del sistema complessivo continueranno a 
essere concepiti in opposizione alla matrice circostante, fi nché identifi cheremo l’unità di 
sopravvivenza su scala sempre minore (specie – di contro ad animali e piante –, etnia, na-
zione, nucleo familiare, io), l’ambiente e l’altro ci sembreranno più facilmente sfruttabili 
a nostro vantaggio: se questa è la nostra visione del rapporto con la natura e possediamo 
una tecnica progredita, la nostra probabilità di sopravvivenza sarà quella «di una palla di 
neve all’inferno» (Bateson, 1976/2018, p. 501).

È necessaria e non più rimandabile una rivoluzione epistemologica strutturale, una 
metamorfosi che Morin ritiene ben racchiusa nella formula Terra-Patria, che permetta di 
rigenerare l’umanesimo in un umanesimo «antropo-bio-cosmico»: «[n]ell’era planetaria 
che viviamo, dobbiamo fondare la nozione di umanità sull’appartenenza, sulla condivi-
sione e sulla comunanza che riguardano la medesima patria terrestre. Assumere la comu-
nità di destino signifi ca assumere anche la cittadinanza terrestre. La solidarietà tra di noi 
e quella con il nostro pianeta sono ormai inscindibilmente legate» (Morin, Zagrebelsky, 
2012, pp. 40-41; Morin, 2018, p. 144). Morin, inoltre, rileva come nella postmoderni-
tà lo sviluppo dell’umanità sia guidato in larga misura dal motore «scientifi co/tecnico/
economico», mentre quello «etico/culturale/sociale» venga trascurato – processo che ha 
fi nito per gettarci in una dimensione di iperprosa –, e sottolinea la necessità di uno svilup-
po che non sia unicamente tecnico, scientifi co, economico, ma che sia soprattutto umano, 
in quanto il vero sviluppo è quello di umanità (Morin, Zagrebelsky, 2012, pp. 39-41; 
Morin, 2018).



89

Ma quali sono le vie sulle quali è possibile incamminarsi per coltivare uno sviluppo 
che sia davvero umano, capace di valorizzare anche la dimensione poetica dell’esistenza 
e non solo quella “prosaica”? Le vie che ci consentano di abbracciare la complessità e at-
tuare una rivoluzione epistemologica di segno sistemico, permettendoci quindi di abitare 
l’essere-in-relazione?

9.3 Una possibile via

L’ipotesi è che quella che qui viene chiamata modalità estetica possa costituire una 
possibile via alla complessità e permettere quel mutamento epistemologico in senso rela-
zionale tanto necessario e urgente.

Ci sono state, e ci sono tutt’ora, molte epistemologie che hanno sostenuto l’idea di 
un’unità di fondo e che questa unità di fondo fosse estetica, e la grande autorità della 
scienza quantitativa sembra non bastare per negare l’idea di una bellezza unifi catrice 
fondamentale; quindi, il fatto che l’umanità abbia perduto «il senso dell’unità estetica» 
può forse essere considerato semplicemente come un errore epistemologico (Bateson, 
1979/2014, p. 34). Bateson (1976/2018), inoltre, collega arte, grazia e integrazione af-
fermando che la grazia è fondamentalmente un problema di integrazione, in cui a dover 
essere integrate sono le diverse parti della mente – per conseguire la grazia, «le ragioni 
del cuore debbono essere integrate con le ragioni della ragione» –, e sostenendo che l’arte 
è un aspetto della ricerca della grazia da parte dell’uomo (pp. 166-167). La possibilità di 
esperire le relazioni sistemiche, l’unità , la struttura che connette, sembra legarsi quindi 
alla dimensione estetica in senso lato; infatti Bateson (1979/2014) afferma esplicitamente: 
«Per estetico intendo sensibile alla struttura che collega» (p. 538). Coerentemente a ciò, 
egli ritiene che il suo compito – forse quello di tutti gli studiosi? Di tutti gli uomini? – sia 
quello di cercare nella conoscenza e, appunto, nell’arte le fondamenta di un’affermazione 
del sacro che celebri l’unità della natura: «[c]hissà che una religione del genere non ci 
offra un nuovo genere di unità? E chissà che non generi un’unità nuova tanto necessaria?» 
(Bateson, 1987/2008, pp. 102-103).

Secondo Bateson la coscienza estetica sembra capace di sentire o riconoscere la «re-
altà circuitale», di com-prendere più ampie porzioni dei circuiti cibernetici che formano 
la realtà naturale – la vita, infatti, dipende da circuiti di contingenze interconnessi, ma 
la coscienza razionale e tecnico-scientifi ca sembra in grado di cogliere solo brevi archi 
di tali circuiti – e perciò la coscienza estetica permette di raggiungere quella «saggezza 
sistemica» (la capacità di rispettare l’ecologia di strutture autorganizzate e autocorrettive 
come l’ambiente, la società o il corpo umano) sulla quale deve basarsi ogni ecologia: in 
questo modo Bateson si pone sulla via di un’antica tradizione che ha sostenuto la funzio-
ne salvifi ca della bellezza, qui declinata anche in senso più concreto e terreno, nell’ipotesi 
che la bellezza possa salvare il mondo da un tipo ben preciso di sventure materiali, quelle 
ecologiche (Cichetti, 2019).

Sembra quanto mai urgente l’impegno a incamminarsi sulle possibili vie che condu-
cano a questa potenziale, e necessaria, dimensione integrale. Una via percorribile sembra 



90

essere proprio quella estetica, o meglio, quella di una maggiore integrazione e valorizza-
zione, nei processi conoscitivi e relazionali, di quella che potremmo chiamare modalità 
estetica. Con l’espressione modalità estetica s’intende qui la poesia, il mito, la metafora, 
la narrazione, i linguaggi simbolici e, più in generale, l’arte tutta; così come il sentimento 
e l’immaginazione, la danza e il gioco, la festa e l’amore, l’a-razionale – tutto ciò che è 
altro dalla ragione. La modalità estetica, con la sua capacità di accogliere le connessioni, 
sembra permettere all’essere umano di abbracciare l’essere-in-relazione.

9.4 La modalità estetica come via alla complessità

Vediamo ora quali sono le caratteristiche della modalità estetica che le consentono di 
essere una possibile via alla complessità.

Morin (2018) considera l’arte un modo di conoscenza analogico-magico, in cui «la 
logica collabora con l’analogica, il razionale con l’intuitivo» (pp. 103, 118). Per l’autore 
l’estetica si estende oltre l’ambito propriamente artistico e rientra, più in generale, nella 
dimensione poetica della vita. La vita umana, infatti, è polarizzata tra prosa e poesia: 
mentre la prosa della vita concerne i vincoli e gli obblighi cui l’essere umano ottempera 
mosso dall’abitudine e dalla necessità, la poesia si manifesta in tutti gli stati di comunio-
ne, effusione, meraviglia, gioco, amore, compresi quelli di gioia estetica, ed è proprio la 
poesia della vita a costituire il vero vivere – e non un mero sopravvivere – e l’aspirazione 
più profonda dell’essere umano (Morin, 2018; Morin, Zagrebelsky, 2012, p. 38). Gli stati 
poetici – come quello estetico, mistico e di estasi – sono «stati privilegiati» di comunione, 
in cui è presente un indebolimento, o addirittura un’inibizione, dei centri cerebrali sepa-
ratori fra l’Io e il mondo: in tutto ciò che è amore, poesia, partecipazione, l’essere umano 
oscilla in bilico tra la separazione la non separazione (Morin, 2018).

Bateson rifl ette sulla distinzione tra processo mentale primario e secondario (Bateson 
1976/2018). Il processo secondario è quello della coscienza, che parla di cose o persone e 
attribuisce predicati alle cose e alle persone specifi che che sono state menzionate. Il pro-
cesso primario, fortemente connesso con la modalità estetica, è quello proprio del sogno 
e dell’ebbrezza e in parte coinvolto nel sacro, nell’immaginazione, nel gioco e nell’arte; 
è privo di negazioni e di tempo ed è metaforico; il discorso è concentrato sulle relazioni 
che esistono tra le cose, che di solito non vengono identifi cate. In esso non ci sono segni 
o contrassegni, ossia la relazione tra cose non è contrassegnata da nessun “come se” ed è 
proprio per questo che è metaforico: l’identifi cazione nel mondo della veglia dei termini 
della relazione ai quali il sogno si riferisce convertirebbe la metafora in similitudine. Pro-
prio a questo proposito, per enucleare il problema di traduzione tra i linguaggi propri dei 
due processi, Bateson (1976/2018) riporta l’emblematica affermazione della danzatrice 
Isadora Duncan: «Se potessi dire che cosa signifi ca, non avrei bisogno di danzarlo» (p. 
176). Le considerazioni che Bateson propone a partire dal poemetto di Wallace Stevens 
L’uomo dalla chitarra azzurra – nel quale l’artista si vede criticato perché non suona “le 
cose come sono” – ci mostrano come la rifl essione batesoniana sui due tipi di processo 
mentale sia legata non solo all’estetica, ma anche più in generale alle modalità di cono-



91

scenza umane, nelle quali, anche al di fuori dell’ambito artistico, è sempre operante un 
dinamismo creativo: «Tra noi e “le cose come sono” c’è sempre un fi ltro creativo. I nostri 
organi di senso non ammettono nessuna cosa e riferiscono solo ciò che ha senso. […] La 
“chitarra azzurra”, il fi ltro creativo tra noi e il mondo, è presente sempre e comunque. 
Ciò equivale a essere creatura e insieme creatore. E questo il poeta lo sa molto meglio del 
biologo» (Bateson, 1991/2010, pp. 396-398). Nello stesso saggio, Bateson collega esteti-
ca e integrazione, sostenendo che tale integrazione è uno stretto sinonimo di “bellezza”.

Jerome Bruner, d’altro canto, descrive due modalità cognitive “alternative” e com-
plementari, il pensiero paradigmatico e quello narrativo (Bruner, 1997, p. 56; Quagliata, 
2014, pp. 206-207), le quali certamente sono capaci di gettare ulteriore luce su quello 
che qui s’intende con modalità estetica. Il pensiero paradigmatico, il cui modo verbale è 
l’indicativo, è una forma di conoscenza di tipo scientifi co che, seguendo un tracciato line-
are basato sul criterio logico, consente una sola rappresentazione alla volta della realtà e 
utilizza, per la validazione dell’esperienza, procedure fondate sulla dicotomia vero/falso; 
organizza la conoscenza categorizzando, elaborando le relazioni causa-effetto, compa-
rando, calcolando, e il linguaggio a cui ricorre è disciplinato dai principi della coerenza e 
della non contraddizione. Il pensiero narrativo, il cui modo verbale è il congiuntivo, non 
si fonda sulla logica causa-effetto e permette una pluralità di ricostruzioni della realtà 
che vivono contemporaneamente; valorizza molteplici rappresentazioni dell’esperienza, 
che conducono la rifl essione verso orizzonti imprevedibili, alla ricerca di nuove interpre-
tazioni coerenti con procedimenti di pensiero creativi; consente di collegare tra loro le 
dimensioni temporali del passato, del presente e del futuro e la realtà soggettiva dell’Io 
con quella dell’Altro.

È sicuramente rivelatore fare luce su quel movimento su cui si fonda la possibilità del 
fare arte, la mímesis; operazione che permette di comprendere ancora meglio la portata 
e la valenza della modalità estetica. La mímesis è quel dinamismo innato (rintracciabile, 
infatti, nel gioco del “fare come se” del bambino) su cui si fonda la possibilità della cre-
azione artistica – ma non solo, poiché l’essere umano sembra conformarsi come mimesi-
camente a tutto ciò che lo circonda –, per cui l’essere umano si as-simila (esteriormente 
o anche solo interiormente), ossia rende sé simile all’altro da sé, e mediante il quale 
acquisisce le conoscenze fondamentali in un processo di apprendimento e comprensione 
caratterizzato da piacere (Platone, 2014, in part. III, 392 d-394 d; Aristotele, 2014, in part. 
1448 b 4-24; Scaramuzzo, 2010; Scaramuzzo, 2013). La mímesis, il fatto che l’uomo 
riesca a rendersi simile a tutto ciò che è altro da sé, svela la connaturalità ontologica di 
tutto ciò che esiste, l’essere-in-relazione: «è nella sua essenzialità forza connettivante, 
quasi energia relazionale cosmica» (Scaramuzzo, 2013, pp. 24-35). Hans-Georg Gada-
mer (1967/1986), rifl ettendo sull’estetica, sostiene che proprio nella dimensione estetica, 
nell’arte, grazie alla mímesis, «l’universale connessione dell’essere» (p. 79) trova un di-
svelamento; disvelamento di cui essa ha bisogno, poiché rimane normalmente nascosta 
all’occhio umano.

La rifl essione sulla dimensione estetica e sulle caratteristiche della modalità estetica 
coinvolge anche il rapporto dell’uomo con essa, sicuramente in primo luogo la fruizione 
dei prodotti artistici. Gadamer (1977/1986a) afferma che la conseguenza più generale 



92

da trarre dalla rifl essione sull’arte come simbolo è il riconoscimento del fatto che qua-
lunque forma d’arte richiede sempre un «originale lavoro di ricostruzione» da parte di 
chi la incontra: ogni opera, infatti, «lascia, per così dire, per colui che la accoglie, uno 
spazio libero che egli deve riempire» (pp. 28, 40-41). Torna ancora una volta la caratte-
rizzazione della dimensione estetica come luogo che chiama in gioco la soggettività, la 
creatività, e che permette una conoscenza aperta, plurima, sistemica, complessa. L’arte 
è sì forma compiuta e chiusa nella sua perfezione di organismo perfettamente calibrato, 
ma, allo stesso tempo, è anche aperta a una serie virtualmente infi nita di letture possibili, 
alla possibilità di venire interpretata in molteplici modi senza che la sua irriproducibi-
le singolarità ne risulti alterata, aperta alla germinazione continua di relazioni interne 
che il fruitore deve scoprire e tra le quali deve scegliere nell’atto di attualizzazione dei 
signifi cati – qualsiasi fruizione di un’opera d’arte è un’interpretazione e un’esecuzione 
(Eco, 1962/2013).

L’arte è quello specchio in cui l’umano rifl ette (com-prende e abita) inquietudini e 
estasi, storture e bellezze, presente passato e futuro, distopie realtà e utopie, e in cui riesce 
a scorgere e com-prendere sé stesso, l’esistenza e la realtà: «Il gioco dell’arte è  piuttosto 
uno specchio riaffi orante sempre di nuovo dinanzi a noi attraverso i millenni nel quale, 
spesso in modo sorprendente e spesso estraneo, ravvisiamo noi stessi: come siamo, come 
potremmo essere e cosa ne è  di noi» (Gadamer, 1977/1986b, p. 184). 

9.5 Conclusioni

L’essere umano necessita di oggettivare e ridurre, di tracciare contorni; ma se, da una 
parte, la separazione è in qualche modo fi siologica e funzionale, l’eccesso di essa può 
rivelarsi deleterio, così come razionalismi e scientismi: è proprio la complessità della re-
altà a richiedere che vengano colte le relazioni, le retroazioni, l’unità multi-dialogica che 
la costituiscono. È necessario riconoscere la preziosa complementarità delle due vie, e, 
quindi, valorizzare la modalità estetica, la quale è largamente e da lungo tempo trascurata, 
se non addirittura misconosciuta o svalutata: le spiegazioni, le relazioni, le esistenze uma-
ne necessitano dell’arricchimento che la modalità estetica può infondere.

Come si è visto, la dimensione estetica – della conoscenza, dell’esistenza –, che am-
mette le contraddizioni, stimola processi di signifi cazione plurimi ed è caratterizzata da 
modi di pensiero metaforici che operano cogliendo analogie, sembra essere capace di 
svelare le relazioni che intessono la complessità della realtà, e perciò costituisce una pos-
sibile via alla conoscenza complessa.

Il riconoscimento esplicito dell’essere-in-relazione implica straordinarie conseguenze 
epistemologiche, gnoseologiche, etiche, pedagogiche, esistenziali. 

Una maggiore coltivazione della modalità estetica nei processi conoscitivi, primi tra 
tutti in quelli che caratterizzano l’apprendimento in ambito educativo, potrebbe quindi fa-
vorire la scoperta e la valorizzazione di quelle così necessarie (oggi più che mai) reliance, 
tra homo sapiens e demens (Morin, 1979/2020), tra uomo e natura, tra scienze della natura 
e dello spirito, tra logos e mythos: tra separazione e unità.



93

Bibliografi a

Aristotele (2014), Poetica, (trad. it. G. Paduano), Laterza, Roma-Bari. 

Bateson G. (1976/2018), Verso un’ecologia della mente, (trad. it. G. Longo, G. Trautteur), 
Adelphi, Milano.

Bateson G. (1979/2014), Mente e Natura. Una Necessaria Unità , Adelphi, Milano.

Bateson G. (1987/2008), “Né soprannaturale né meccanico”, in G. Bateson, M.C. Ba-
teson, Dove gli angeli esitano. Verso un’epistemologia del sacro, (trad. it. G. Longo), 
Adelphi, Milano.

Bateson G. (1991/2010a), Una sacra unità . Altri passi verso un’ecologia della mente, (a 
cura di R.E. Donaldson), Adelphi, Milano.

Bruner J. (1997), La mente a più dimensioni, Laterza, Roma-Bari. 

Cichetti A. (2019), Ripensare la bellezza. Oltre Bateson, Mimesis, Milano-Udine.

Eco U. (1962/2013), Opera aperta, Bompiani, Milano.

Gadamer H.G. (1967/1986), L’attualità del bello. Studi di estetica ermeneutica, (a cura di 
R. Dottori), Marietti, Genova-Milano.

Madonna G. (2010), La psicologia ecologica. Lo studio dei fenomeni della vita attraverso 
il pensiero di Gregory Bateson, FrancoAngeli, Milano.

Morin E. (1979/2020), Il paradigma perduto. Che cos’è la natura umana?, (trad. it. di E. 
Bongioanni), Mimesis, Milano-Udine.

Morin E., Zagrebelsky G. (2012), “Comunità planetaria e nuovo umanesimo. Dialogo tra 
Edgar Morin e Gustavo Zagrebelsky”, in C. Simonigh (a cura di), Pensare la complessità 
per un umanesimo planetario. Con interventi di Edgar Morin, Gianni Vattimo e Gustavo 
Zagrebelsky, Mimesis, Milano-Udine.

Morin E. (2017), La sfi da della complessità, Le Lettere, Firenze.

Morin E. (2018), Conoscenza, ignoranza, mistero, Raffaello Cortina, Milano. 

Platone (2014), La Repubblica, a cura di F. Sartori, Laterza, Roma-Bari. 

Quagliata A. (2014), I-learning. Storie e rifl essioni sulla relazione educativa, Armando, 
Roma.

Scaramuzzo G. (2010), Paideia Mimesis. Attualità e urgenza di una rifl essione inattuale, 
Anicia, Roma.

Scaramuzzo G. (2013), Educazione Poetica. Dalla poetica di Aristotele alla poetica 
dell’educare, Anicia, Roma.


