Medical Humanities
e Bioetica clinica

a cura di
Enrico Larghero - Mariella Lombardi Ricci - Rosaria Marchesi

Introduzione di
Mons. Elio Sgreccia

Edizioni Camilliane




© 2010 - EDIZIONI CAMILLIANE
Strada Santa Margherita, 136 — 10131
Torino

Tuiti i diritti riservati. Nessuna parte di questo libro
pud essere riprodotta, in qualsiasi forma o con qualsiasi
mezzo, compresa la riproduzione fotostatica, fotografica
o fatta in ogni altro modo, senza 1’ autorizzazione scritta.

Edizioni Camilliane

tel. 011 8194515

fax 011 8194648

e-mail: edizioni @h-sancamillo.to.it
www .camilliani.org/edcamilliane/

Composizione e stampa
AGAM - Madonna dell’Olmo (CN)

ISBN 978-88-8257-182-5

w




Sommario

15

33
37
57
95

II

117
121

139
147
163
169

187
205

i

237

243
243

Prefazione Enrico Larghero

La Istruzione della Congregazione per la Dottrina della Fede
Dignitas Personae. Significato e valore del richiamo alla dignita
Mons. Elio Sgreccia

-

MEDICAL HUMANITIES

Introduzione Rosaria Marchesi

La parola alla medicina Enrico Larghero

Meditazioni filosofico-educative Gilberto Scaramuzzo
La riflessione bioetica Giuseppe Zeppegno

COMUNICARE IN SANITA.
DAL DIALOGO ALLALLEANZA TERAPEUTICA

Introduzione Enrico Larghero

Oltre le parole che “non dicono*:
I'etica della comunicazione in sanitd Carla Corbella

Comunicare in sanitd Giorgio Palestro
Aver cura della relazione e della speranza Luciano Sandrin
La comunicazione sanitario-paziente Giuseppe Zeppegno

La relazione medico-paziente nella medicina contemporanea
Giorgio Lovera

L'alleanza terapeutica Ugo Marchisio
Mass media e sanitd Nicola Ferraro

BIOETICA CLINICA

Introduzione Mariella Lombardi Ricci

I FONDAMENTI

Bioetica e carisma nell’Ordine di San Giovanni di Dio
Padre Benigno Ramos




246
254
260

269
269

278

288

295

305
305

312

319

Ftica e ricerca biomedica Paolo Maria Rossini, Patrizio Pasqualetti
Bioetica e Formazione Orlando Cipolla, Rocco Agostino
Obiettivi della formazione nei Fatebenefratelli Giovanna D'Ari

ETicA DELLA CURA — I CASI CLINICI

La dimensione emotiva nel rapporto medico-paziente
Tiziana Ragni Raimondi

Questioni etiche in neonatologia. Dalla sala parto alla Terapia
Intensiva Rocco Agostino, Chiara Castellani

Assistenza multimodale al paziente anziano fragile ricoverato in
ospedale Filippo Alegiani
La costruzione dell'alleanza terapeutica in SPDC Pier Luca Zucchi

DALLA BIOETICA CLINICA ALLA BIOETICA ASSISTENZIALE

Ascolto e alleanza terapeutica Antonella Mecozzi, Tiziana Ragni
Raimondi, Fulvio Tomaselli

Riflessioni tra “gli Attori della cura” e “i protagonisti della malattia”
Ipotesi per un orientamento alla persona in area critica

Palma D'Intino, Viviana Cordella, Giovanni Virtuoso

I'incontro tra relazione e reciprocita. Il caso di Ourika Nicoletta Salvi




Meditazioni filosofico-educative

Gilberto Scaramuzzo

Umanizzare la vita: preoctuparsi della vita nell'uomo

In questi ultimi anni mi & capitato di frequentare spesso gli
ospedali. Non sono un medico,- ma uno studioso di filosofia
dell’educazione. Questa mia frequentazione, dovuta a una serie di
contingenze, € stata, comunque, assidua. In uno di questi ospedali,
ieri notte — quasi questa mattina’ —, & morta la mia maestra: Edda
Ducci. Lei che doveva essere qui, oggi, al mio posto.

Edda Ducci & stata una personalita eccellente nel panorama cul-
turale italiano, e ha lasciato a noi tutti un’eredita ricca.

Una delle cose, a mio parere, pili preziose di questa erediti la si
puo, forse, dir cosi: 'esempio di una modalita esistenziale di fon-
dere insieme il pensare e 'amare. Questa modalita, di studio e di
vita, @ il filosofare sull’educativo, cioe il muovere verso una sapienza
amorosa circa quel che rende umano 1'uomo. Questo & quel che
Edda Ducci ha agito in prima persona: un filosofare, un attivo pen-
sare amoroso, su quel che fa l'uvomo - ciascun uomo - una umani-
ta bella per sé e per la convivenza di cui questi ¢ parte.

Poco prima di addormentarsi mi ha detto: «La vita & una cosa
grossa! Dio ce 'ha data e nessuno ce la pu0 togliere ». Poi si & ad-
dormenta.

Ora, guardando con questa luce al tema della nostra tavola ro-
tonda, mi vien fatto di chiedermi e di chiedervi: che cosa vuol dire
umanizzare la vita?

Vuol dire diminuirne la portata e disconoscerne il senso divino?

Pensando all'umano nell'uomo credo si possa fare questa sem-
plice differenziazione, che fa perno sul quid che fa 'uvomo uomo:
l'uomo & un animale razionale - ci hanno insegnato Platone e Ari-

119 maggio 2007, ndr.

57




stotele —, e questo & quel che potremmo chiamare un limitatamente
umano; ma c'¢, oltre questo, anche quello che potremmo chiamare
un misteriosamente umano. Cid che e legato alla creativita, all’ispi-
razione, all’'amore, per esempio, anche questo & umano, ma miste-
riosamente umano.

E allora di nuovo: che cosa vuol dire umanizzare la vita?

Ho scelto di farmi aiutare per questo nostro incontro, oltre che
da Edda Ducdi, anche da altri due autori; uno famosissimo, premio
Nobel: Luigi Pirandelib; 1'altro conosciuto soltanto da pochi inti-
mi: Domenico Arzu.

Dopo questa breve premessa, veniamo, finalmente, al titolo del
mio intervento: Preoccuparsi della vita nell'uomo.

Ogni essere umano vuole vivere e vuole vivere bene, e noi che
siamo qui, oltre a cid, abbiamo anche scelto di impegnarci per di-
fendere, per preservare, per curare la vita degli altri uomini... la vita
negli altri uomini.

Le due proposizioni - soltanto apparentemente sostituibili I'una
con l'altra - ci offrono la possibilita di una riflessione: preoccuparsi
della vita di un uomo... preoccuparsi della vita in un uomo... La
vita & qualcosa che appartiene all'uomo o ]a vita & qualcosa che &
nell'uomo?

Sono evidentemente vere tutte e due le accezioni. Ciascuno di
noi ha la sua vita e la vita & qualcosa che & in noi. Che non siano
la stessa cosa, perd, la vita dell'uomo e la vita nell'uomo ce lo di-
mostrano facilmente molti fatti. Per esempio, il fatto che ci si pos-
sa occupare dell'una e non dell’altra. Cosi, per esempio, quando
si offre un lavoro, o quando si cura una malattia fisica, d si pud
preoccupare della vita dell'uomo, senza pre-occuparsi della vita
nell'uomo; e, al contrario, preoccupandosi della vita nell'uomo si
pud anche andar contro la vita dell'uomo. Un esempio per tutti
¢ quello di Antigone - 'eroina della tragedia greca — che sceglie,
esercitando la sua liberta interiore, di morire - quello era il prezzo
che doveva pagare per poter veramente vivere interiormente —; e
abbiamo tantissimi esempi, anche nella vita reale, di persone che si
sono preoccupate della vita in loro e non si sono preoccupate della
loro vita, e - come tutti ben sappiamo - pre-occuparsi vuol dire
occuparsi primamente.

Quando io opero pre-occupandomi della vita dell'uomo e non

58




della vita in lui, non ho bisogno di chiamare in causa la vita in me,
ed &, anzi, del tutto superfluo che questa sia implicata. E necessario,
che siano implicate le mie competenze tecniche, la mia attenzione,
la mia precisione... ma & superfluo che la mia interiorita sia impli-
cata; come @ superfluo contattare la vita nell’altro, la sua interiorita.

Ho pigiato volontariamente sulla parola superfluo, perché essa
pud indicare una categoria misteriosa, densa di provocazioni esisten-
ziali, se la si usa nell’accezione in cui ce la propone Luigi Pirandel-
lo in un suo romanzo: I quadémi di Serafino Gubbio operatore.

Ci dice qui Pirandello che 'vomo si differenzia dagli anima-
li perché in lui c'¢ un superfluo. Negli animali ¢’¢ soltanto quel
che ¢ necessario loro per vivere; nell'uomo, invece, ¢’ qualcosa
che non ¢ utile per vivere; anzi, vivendo, questo qualcosa procu-
ra molto fastidio e molti fastidi: inquietudine, ansia, scomodita.
Insomma nell'uomo c’@ un qualcosa che gli impedisce di essere
completamente e definitivamente appagato su questa terra. Ma
esserci di questo superfluo nell'uvomo - dice il protagonista del
romanzo - ¢ anche il segno e la prova che c’¢ qualcosa oltre la vita
terrena®. Mi sembra molto semplice quel che ci propone Piran-
dello: se nell'uomo c'¢ qualcosa di superfluo, e anche di impiccioso
per il vivere terreno, questo segnala implicitamente 'esserci di
una vita non-terrena.

L'amico del protagonista, che nel romanzo dialoga con lui, si
¢ spogliato di tutto - beni, casa, lavoro - e cosi facendo ritiene di
essersi liberato del superfluo; mentre Serafino Gubbio pensa - e lo
stesso pensa con lui Pirandello -: «Quanto al mio amico Simone
Pau, il bello & questo: che crede d’essersi liberato d’ogni superfluo,
riducendo al minimo tutti i suoi bisogni, privandosi di tutte le co-
modita e vivendo come un lumacone ignudo. E non s’accorge che
proprio all'opposto, egli, cosi riducendosi, s'¢ annegato tutto nel
superfluo e pitt non vive d’altro»’.

Quella dell’amico di Serafino Gubbio, se ci riflettiamo un mo-
mento, ¢ la condizione in cui viene a ritrovarsi il degente in un

2Cf. PrranperLo Luicy, I quaderni di Serafino Gubbio operatore, in Tutti i romanzi, a
cura di Giovanni Macchia con la collaborazione di Mario Costanzo, «I Meridiani»,
Mondadori, Milano, 2003, vol. II, pp. 527 ss.

* PIRaNDELLO Luicy, op. cit., p. 528.

59




ospedale — seppure, a differenza del personaggio, il degente questa
condizione non la ha ricercata per sé -, la condizione, cioe, di chi
¢ deprivato di tutto quel che normalmente costituisce la sua vita:
la sua casa, la libreria, la cucina, ’armadio, il bagno, i suoi ogget-
ti, le sue occupazioni, il suo lavoro... Questi si ritrova completa-
mente immerso nel superfluo (continuando a intendere il termine
nel suo senso provocatorio propostoci da Pirandello). Ma, sempre
secondando Pirandello, 1'avere in sé del superfluo & proprio quel
che caratterizza 'nomo, cioé ogni uomo. Al malato ospedalizzato,
dunque, il superfluo, che porta in sé in quanto uomo, & soltanto
pilt palpabile di quanto non lo sia agli altri uomini (o a lui stesso in
un‘altra condizione di vita): perché al degente vengono a mancare
tutte quelle altre cose che, nella vita di tutti di giorni, distraggono
dal sentimento del superfluo in sé.

Dicevamo prima che non ci si pud veramente preoccupare della
vita nell'altro se non mettendo in gioco la propria vita interiore. E
cosl non ci si pud occupare del superfluo in un altro se non metten-
do in gioco il proprio superfluo.

Dire che il superfluo che & nell'vomo non ha nella vita meramen-
te animale una possibilita di appagamento, perché cerca qualcosa
di congenere a sé che in un vivere animalescamente umano non c'e;
e anche dire, implicitamente, che il superfluo che & in ciascun uomo
potrebbe trovare nel superfluo che & in un altro uomo, quell’ap-
pagamento che ricerca e che non pud, ontologicamente, ritrovare
altrove.,

Preoccupandomi della vita di un altro uomo, dicevamo, posso
occuparmi della mia vita e tralasciare di occuparmi della vita in me:
mi guadagno da vivere, mi procuro fama, successo...

Soltanto se mi preoccupo della vita nell’altro mi debbo, al pari,
preoccupare della vita in me e, viceversa: & soltanto contattando la
vita in me che posso preoccuparmi della vita nell'altro.

Ecco, questa Tavola rotonda qui, per esempio: & una possibiliti
per voi di ascoltare qualcosa che, forse, vi potra aiutare a vivere
meglio e che, ce lo auguriamo tutti, possa aiutare la convivenza di
cui siamo parte; ma, soprattutto, questo mio parlarvi & una grande
possibilita per me di curare la vita in me.

Ogni volta che a un medico viene affidato un paziente — ma
anche a un infermiere 0 a un portantino, e a chiunque lavora in

60




un ospedale (ma anche ogni qualvolta un uomo incontra un altro
uomo) - quando a un medico - dicevamo - viene affidato un nuo-
Vo paziente, & una grande possibilita per lui, medico: una grande
possibilita per la sua vita interiore.

Tenterei ora, prima di avviarmi a una conclusione, di riassumere
alcuni punti di questo nostro riflettere assieme:

- per occuparmi della vita nell'altro devo attivare la mia vita inte-
riore, perché soltanto con questa posso contattare quella nell’altro;

— ogni volta che incontro uh essere umano c’¢ una grande pos-
stbilita per me;

- la vita interiore & una relazionalita qualificata.

E in stampa, proprio in questi giorni4 un libro a cura di Edda
Ducdi, in questo libro c'¢ il contributo di un mio amico: Domeni-
co Arzu. Si tratta di un diario; il diario di un malato; un diario che
inizia da quando questa persona avverte in sé qualcosa che non va.
Prosegue, poi, con tutti gli accertamenti che portano alla diagnosi
della sua malattia, un mieloma multiplo, e poi con i lunghi giorni
della cura, e si interrompe bruscamente quando la malattia non gli
ha pil1 consentito di scrivere. Incaricato di correggeme le bozze ho
trascritto qualche riga per portarla in anteprima a voi.

Scrive Domenico: «I medici sono personaggi particolari: o 1i sen-
ti su un altro pianeta e sono a distanze infinite da te paziente (tra
I'altro indossi anche il pigiama per cui ti senti proprio zero rispetto
a loro che sono spesso ben vestiti e ben curati), oppure li vedi —
questi dottori — come umanita vivaci, simpatiche, “effervescenti”,

Credo che la differenza sia questa, sottile ma profonda: i primi
sono i professionisti della malattia (conoscono tutto quel che ¢ re-
lativo al campo da loro studiato) mentre i secondi sono i professio-
nisti del malato. Questi ultimi non si accontentano di analizzare
un pezzetto dell'uomo (la malattia appunto) ma sanno collegare
questa parte alla persona. Stare con loro & piacevole anche umana-
mente. Gli studenti, invece, spesso entrano in stanza senza neanche
salutare e questo certo non facilita la posizione nostra di pazienti.

Ho notato perd che piii entravo in reparti particolari, dove si
trattavano patologie difficili, pit1 il personale era stranamente at-
tento all'uvomo. Non capendo totalmente la malattia e quindi aven-

* Maggio 2007 ndr.

61




do dei “buchi neri” da affrontare, rimangono molti spazi dedicati
alla cura della persona. Allora i medici e abbracciano la tecnica e
stabiliscono un rapporto umano con il paziente e con i familiari.
Stranamente questi reparti sono realmente cid che un malato si
aspetta dall’ospedale».

E bello quel che si legge in questo diario; semplice, quanto sof-
ferto. Non soltanto i si aspetta, entrando in un ospedale con una
patologia, di essere guariti dalla malattia, ma ci si aspetta anche un
rapporto umano qualificato. Ed € proprio per la particolare con-
dizione in cui viene a ritrovarsi come degente, che chi entra in un
ospedale sente un bisogno speciale di rapporto umano. Pii1 & a ri-
schio la propria vita biologica, potremmo concludere, tanto piil si
accende la vita interiore che vive di relazioni e nelle relazioni.

Concludo, allora, anche il mio intervento con un pensiero di Pi-
randello, un pensiero che ci racconta un po’ del suo soffrire l'uomo.
Pirandello ha particolarmente sofferto I'vomo: 1'umano in lui stesso e
I'umano negli altri; profittando e patendo della sua straordinaria
capacita mimesica che gli consentiva di far vivere in sé 'altro®.

Pirandello nelle sue opere non racconta di grandi successi uma-
ni; racconta, piuttosto, di tante sconfitte umane. E in cid possiamo
cogliere una linea di coerenza con quel che egli stesso aveva esperi-
to vivendo: non ha voluto, forse, essere ottimista pit1 di quanto la
sua esistenza gli avesse insegnato.

Perd un‘utopia ce 'aveva.

E in una pagina nascosta, in una novella neanche tra le piit belle
che ha per titolo I due giganti, forse ce la svela:

«Ebbene, fu qua che i due giganti m’apparvero, una notte di
quest'inverno. Qua, nel punto del muro propriamente ove quel
pino sorge come una grande O accanto a quel cipresso dritto come
una grande I, che alti la notte nel cielo stellato possono, oh beati!,
scrivere un IO in due».

La relazione medico paziente: una riflessione filosofico-edu-
cativa

Partird per la mia riflessione da una semplice osservazione: la

*Cf. Scaramuzzo GiLserto, In-tendere. L'umana sophia di Luigi Pirandello, Anicia,
Roma, 2005.

62




relazione medico/paziente non & una relazione tra due elementi
semplici ma & una relazione tra due relazioni.

Il medico, ogni medico, & una particolare umanazione della
scienza medica. Egli & una singolare interpretazione della scienza
medica. In ultima analisi; un originale relazionarsi tra un essere
umano e scienza medica.

Analogamente, il paziente & l'incarnazione di una patologia:
quella particolare incarnazione di una determinata patologia.

La nostra relazione di partemnza viene, cosi, a presentarcisi come
il relazionarsi di due relazioni: quella di un uomo/scienza medica
— il medico - con quella di un uomo/patologia - il paziente —; e
se non vogliamo pensare in astrattd, ma concretamente, dovremo
prendere in esame la realta in cui una particolare interpretazione
della scienza medica (che determina lo specificarsi di un partico-
lare medico) si trova ad esercitare (a compiere) il suo esserci con
un determinato paziente, cio¢ con l'incarnazione di una certa pa-
tologia.

Possiamo dire con un respiro piil piano, ma pilt generico, che
quando un medico si relaziona a un paziente abbiamo una sapien-
za umana che si mette al servizio di una sofferenza umana.

La relazione medico/paziente & la concretizzazione, il farsi pre-
sente, I'esserci, 1'ex-stare di questo mettersi al servizio che chiamiamo
con termine semplice curare. Laddove il medico incarna la sapienza
umana (nella forma della scienza medica) e il paziente incarna la
sofferenza umana (nella forma della patologia). Ogni medico, a
sua volta, — e 'abbiamo gia detto - & un particolare relazionarsi
tra scienza medica e essere umano. Ogni medico é una umanita
che vive, incarna, interpreta la scienza medica. Egli & una interpre-
tazione vivente della medicina e in questo senso egli & un medico.
Ed egli & attualmente medico nel momento in cui si relaziona alla
particolare interpretazione di una determinata patologia che gli si
presenta nella f orma di quel singolo specifico malato, in quel de-
terminato momento dell’esistenza propria e dell’altro.

D’altronde l'altro termine della nostra relazione - il paziente
— & anche egli un attivo relazionarsi. Egli & I'incarnazione di una
patologia: quella particolare incarnazione di una determinata pa-
tologia; e in questo senso egli & un paziente in quanto incarna in
maniera originale un determinato patire.




Dopo questa premessa, e dopo aver notato che questa relazione
di relazioni che chiamiamo relazione medico/paziente pud stu-
diarsi da piti punti di vista, vorrei sviluppare questa breve riflessio-
ne privilegiando i dinamismi che caratterizzano I'agire del medico
verso il paziente.

Pit puntualmente: la riflessione si concentrera sul potere crean-
te che il medico ha su quel relazionarsi che gli si presenta davanti
come vivente patologia, e che grazie a questo suo - del medico -
agire creativo viene a farsi paziente.

Credo che nella misura in cui il medico ha coscienza che quel che
egli determina come paziente &, essenzialmente, un relazionarsi, il suo
agire sara, oltre che medicalmente, anche umanamente terapeutico.

Il medico nel suo essere terapeuta & un creatore. E lo ¢ in piil
sensi. Provo a spiegarmi,

Il paziente, prima di essere veramente tale, & un essere umano
che, solitamente, avverte dei sintomi e si relaziona ad essi: li so-
pravvaluta, li sottovaluta. Essi, forse, gli rendono pitr difficile il vi-
vere, svolgere 1'agire che era solito fare. Oppure si rendono evidenti
alla vista o al tatto delle anomalie che non procurano altri fastidi se
non l'inquietudine che il loro esserci in-genera (che non &, ovvia-
mente, un fastidio da poco). Oppure non si avverte e non si vede
nulla ma si fanno delle analisi di controllo che si rivelano positive.
Vengono cosi a crearsi, in tutti questi casi, le condizioni per il na-
scere di una molteplicita di nuove relazioni. Due sono quelle che
qui ci interessano: quella che costituisce quell'uomo come paziente;
e quella pii1 vasta in cui questa prima si ingenera: la relazione me-
dico/paziente,

Quell'uomo (che prima di incontrare il medico, sa, al pit, sol-
tanto di essere malato) si ri-volge al medico, guarda al medico per
scoprire la sua malattia e il medico gliela svela. Penso a quel silenzio
d’attesa: i medici lo conoscono bene, e lo conoscono bene anche
tanti malati che proprio in quel momento stanno per diventare, in
un certo modo, pazienti.

Mentre annotavo queste mie riflessioni che ora vi sto leggendo,
mi e tornata alla mente una famosa pagina di Pirandello (autore
al quale ci eravamo gia appellati nel precedente incontro). E una
pagina famosa tratta da un’opera che tutti conosciamo: L'Uomo dal
fiore in bocca.

64




Ve la rammento perché pud aiutarci a vivere non soltanto con la i
ragione questo momento.

L'uomo paL Fiore. Mi dica un po’, E stato mai a consulto da qual-
che medico bravo?

L'avventore. Io no. Perché? Non sono mica malato!

L'uomo paL rore. Non s’allarmi! Glielo domando per sapere se
ha mai veduto in casa di questi medici bravi ]a sala dove i clienti ‘
stanno ad aspettare il loro turno per essere visitati.

L'avventore. Ah, si. Mi toced una volta d’accompagnare una mia ‘
figliuola che soffriva di nervi.

L'uoMo DAL FIORE. Bene. Non voglio sapere. Dico, quelle sale. ..

Pausa.

Ci ha fatto attenzione? Divano di stoffa scura, di foggia antica. ..
quelle seggiole imbottite, spesso scompagne... quelle poltronci-
ne... E roba comprata di combinazione, roba di rivendita, messa i
per i clienti; non appartiene mica alla casa. 11 signor dottore ha per
sé, per le amiche della sua signora, un ben altro salotto, ricco, bel-
lo. Chi sa come striderebbe qualche seggiola, qualche poltroncina
di quel salotto portata qua nella sala dei clienti a cui basta questo
arredo cosi, alla buona, decente, sobrio. Vorrei sapere se lei, quan-
do ando con Ia sua figliuola, guardd attentamente la poltrona o la
seggiola su cui stette seduto, aspettando.

L'AvENTORE. [0 no, veramente...

L'uomo paL riore. Eh gia; perché non era malato. ..

Pausa.

Ma neanche i malati spesso ci badano, compresi come sono del '
loro male.

Pausa. |
. : : e 1
Eppure, quante volte certuni stanno li intenti a guardarsi il dito |

che fa segni vani sul bracciolo lustro di quella poltrona su cui stan
seduti! Pensano e non vedono!

Pausa.

65

I
I
|




Ma che effetto fa, quando poi si esce dalla visita, riattraversando
la sala, il rivedere la seggiola su cui poc'anzi, in attesa della senten-
za sul nostro male ancora ignoto, stavamo seduti! Ritrovarla occu-
pata da un altro cliente, anch’esso col suo male segreto; o 13, vuota,
impassibile, in attesa che un altro qualsiasi venga ad occuparla.

Pausa.

Ma che dicevamo? Ah, gia... Il piacere dell'immaginazione. -
Chi sa perché, hd pensato subito a una seggiola di queste sale di
medici, dove i clienti stanno in attesa del consulto!

L'avvenToRE. Gia... veramente...

Il piacere dell'immaginazione fa pensare al protagonista dell’atto
unico di Pirandello alla seggiola su cui il malato siede in attesa del
consulto... Chi sa perché!

Sappiamo tutti, fin troppo bene, che una malattia, in quanto in-
carnata in una persona, non € mai qualcosa di oggettivo, &, sempre,
qualcosa di soggettivo. Ed ¢ il medico a svelare la malattia al mala-
to, e cosi il paziente viene creato dal medico come quell’essere uma-
no che deve relazionarsi a una determinata patologia. Dopo le parole
del medico quell'uomo non & pili qualitativamente 'uomo che era
prima che quelle parole fossero pronunciate: si libera da un peso
che lo soffocava, forse, ma é costretto a pensare sé in una maniera
completamente nuova; si crea in lui una relazione nuova ed egli
¢ costretto a relazionarsi con questa relazione nuova (qui stiamo
enfatizzando il momento in cui si instaura una determinata rela-
zione medico/paziente, stiamo parlando proprio del principiare di
quella relazione, ma quanto stiamo affermando mantiene una sua
valenza anche successivamente a questo primo relazionarsi).

It mio relazionarmi con qualcosa, o con qualcuno, dipende da
come questo qualcosa, o questo qualcuno, mi si fa presente, cio¢
da come io lo vedo e da come io lo sento. Il medico ha un grande
potere su quell'intrico relazionale che costituisce il paziente, per-
ché é il medico che consente alla persona di crearsi paziente, ed &
sempre il medico che contribuisce creativamente a determinare la
qualita del suo essere paziente.

Il paziente senza il medico non & paziente: € un uomo che pati-
sce, con o senza il sentimento di quel che patisce (penso, in questo

66




secondo caso, alla diagnosi precoce o a patologie asintomatiche),
ma diventa paziente grazie all’attivita creativa del medico.

Si obbiettera che il medico non crea un bel niente perché la
malattia gia c'¢, il medico, se & un bravo medico, la riconosce, e
poi decide come combatterla efficacemente, o, pit semplicemen-
te, si applica un protocollo. E questo & vero. Ma & altrettanto vero
che in questo caso il rapporto medico/paziente non esiste, abbia-
mo cosl, infatti, soltanto il rapporto tra il medico e la malattia.

Quello che crea il medico &} invece, proprio il paziente: cioe egli
crea il relazionarsi di quell'uomo che ha davanti a sé con la sua
propria malattia, e ciog, essenzialmente, la qualita del suo essere
paziente.

Accennavamo gia prima a quel silenzio denso che pervade la
relazione tra due esseri umani quando uno dei due, esaminando
delle analisi o/e ascoltando il corpo e il racconto dell’altro, arriva
a dire qualcosa, arriva a rispondere alla domanda: “Che cosa ho
dottore?”

La formulazione della diagnosi non & il momento della for-
mulazione di una sentenza, ma & quello dell’atto creativo di una
relazione: la relazione di una persona con la sua malattia.

Il malato & proteso verso il medico per scoprire cosa lui diven-
terd: come dovra percepirsi, come dovra relazionarsi a quel qual-
cosa che ¢ in lui (e che anche & lui); questo si ripetera, anche se
con intensita diverse, ogni qualvolta il medico e il malato si incon-
treranno, sia in presenza fisica sia in presenza pensata o evocata.

S1 perché la relazione medico/paziente esiste anche quando i
due non si relazionano in carne e ossa. Pensate a quante volte le
parole del medico, la sua mimica, i suoi gesti, si replicano nella
testa del malato, o vengono ripetuti a parenti e amici; e come,
pur anche, le parole del medico arrivano al malato attraverso i
resoconti di parenti e di amici. Quelle parole dette dal medico, i
suoi atteggiamenti, il tono della sua voce, ogni minimo dettaglio,
possono riempire la vita del paziente, e delle altre persone a cui
questi & caro, per lunghe ore e giorni, fino al prossimo incontro in
carne e ossa con il medico. Incontro in cui il medico avra di nuo-
vo la possibilita di ri-creare l'esserci del paziente. E ci son parole,
dette da un medico in un certo momento critico, che alimentano
I'energia di un paziente per tutto un lungo processo terapeutico.

67




A questo punto del cammino, la nostra riflessione, attraversato
un fitto bosco, raggiunge una radura, e qui ci si presentano, ben
visibili, diverse strade che varrebbe la pena percorrere insieme, ne
segnalo soltanto una: quella che si intranea nel mistero della paro-
la, e che potrebbe sintetizzarsi nella domanda che certamente inte-
ressa un medico: “Come trovare la parola giusta per quel paziente?”

Mi preme parteciparvi alcune accortezze apprese, che facilita-
no la visione di scorci umanamente fascinosi che segnano questo
cammino. )

La parola nell'uomo & molto prima dei vocaboli che vengono
usati, e ne & la causa vera.

E perché si ha la capacita di esprimersi che si possono usare i
vocaboli. Ma questa capacita, presente in ciascun uomo, di espri-
mersi — essa si la propria parola —potrebbe trovare manifestazioni
pit1 giuste dei vocaboli, per esempio, nei gesti o nelle azioni: in un
modo di toccare, di ascoltare, o semplicemente di osservare, o di
sorridere, o di chiamare, o di riconoscere {pensate all'importanza,
e - direi - alla profonda necessita per ogni paziente, di sentirsi 1i-
conosciuto nella sua unicita dal medico).

La parola & quel che ci consente di comunicare con I'altro, di dire
la propria parola per 'altro e di ascoltare la parola dell’altro. Perché
& attraverso la parola che si ha in sé, che si coglie il senso della parola
dell’altro.

La parola & quel che ci unisce come esseri umani ma & anche quel
che ci distingue: ciascun uomo & uomo perché ha la parola (1'espressio-
ne, ripresa poi da molti, & di Max Sheler), ma ciascun uomo ha la
sua propria parola, il suo modo profondamente originale di espri-
mersi e di cogliere 'espressione dell’altro,

11 medico, dunque, con la sua parola dovrebbe contattare e par-
lare alla parola dell’altro, altro che gli si fa presente (anche grazie
alla sua opera creativa) come paziente.

Trovare la parola giusta & un atto creativo e immensurabilmen-
te relazionale (nel prologo di Giovanni la Parola & Dio) ché pud
contattare nelle profondita pil intime 1'altro, e che, qualora riesca
nel suo processo alchemico, pud consentire all’altro di farsi quella
parola. L'altro, infatti, per ascoltare veramente deve farsi in qualche
modo la parola che gli viene rivolta, deve, cioe, crearsi a immagine
e somiglianza di quella parola. E allora ¢ facile per noi ora sentire

68




quanto & importante il trovare la parola giusta. Perché la nostra
parola deve esser quello che I'altro pud e deve ascoltare in quel mo-
mento, deve poter essere la parola giusta per lui in quel momento
della sua esistenza.

Mi permetto di segnalarvi un autore che con raffinata sensibi-
lita e in maniera asistematica - e nei suoi momenti pit1 belli e pin
intensi attraverso brevi aforismi - ha affrontato questo ganglio mi-
sterioso. Questi & Ferdinand Ebner. In particolare due sue opere,
che potete trovare tradotte in italiano: Parola e amore e La parola &
la via. Le traduzioni sono molto belle e curate con intensa spiritua-
lita (cioé con intensa capacita relazionale alla parola di Ebner) da
Edda Ducdi. E di Ducci mi permetto di segnalarvi anche il testo che
parte dalle suggestioni ebneriane per sviluppare un denso percorso
filosofico-educativo: La parola nell'uomo.

Vi propongo alcune parole di Ebner, e, astenendomi dal com-
mentarle, vi lascio con la sua parola®,

«[...] Soltanto I'amore fa si che gli uomini si comprendano
in modo reale e completo nel loro agire e patire, nelle loro pa-
role. Solo cosi gli uomini possono comprendersi reciprocamente
nell'angustia e nel segreto della loro vita, [...]

Verita reale - dal punto di vista umano - & in fondo soltanto
quello che un uomo pud dire e deve dire all’altro in un rapporto
pieno di amore. |[...]

[---] Nella parola, nella sua significativa percettibilita, & 1'“uni-
ta di intelligenza e sensibilitd”, 'unita originaria, sostanziale — sen-
za la quale, come dice Max Scheler, 1a lingua sarebbe semplicemen-
te incomprensibile. |[...]

[--.] Ma la chiave che apre la profondita nella parola, anche la
profondita della “significanza” nella parola, & 'amore. [...]

Collera, avvilimento, invidia, odio, dolore - tutto cid, per quanto
possa essere profondo, & soltanto alla supetficie della nostra natura.
La sua profondita non sa niente di cid, 12 sono soltanto amore a Dio
e al prossimo e la gioia che Dio 2. Ma dobbiamo scoptire prima a
noi stessi questa profondita. Viviamo troppo spesso sconosciuti a noi
stessi, e proprio per questo non conosciamo né Dio né il prossimo.

¢ Gli aforismi che seguono sono tratti da Esner, FERDINAND, Aforismi 1931, in
Parola e Amore, (a cura di Edda Ducdi e Pietro Rossano), Rusconi, Milano, 1998,
pp.- 139, 179, 137, 144, 184, 127, 187.

69




Soltanto nella parola un pensiero giunge al suo scopo interiore,
alla verita. (Proprio perché la verita & nella parola.) Quando esso
ha trovato la parola giusta, e quindi in essa la sua verita, una sod-
disfazione profonda riempie il cuore dell'uomo che 1'ha pensato.
(Perché anche il nostro cuore non cerca altro che la verita, e soltan-
to in essa trova la sua pace.) Naturalmente dev'essere un pensiero
che ha la sua origine nel cuore, non solamente nella testa, come la
matematica.

Van Gogh descrive in una lettera la vita semplice e la morte
commovente di un giovane uomo. Solo con sua moglie, scrive il
grande pittore, I'abbraccid e disse: Je t'ai aimée. Poi mori. Questa
unica parola di fronte a Dio vale piit che se avesse detto: “Io ho
realizzato gli Stati Uniti d’Europa”, o “lo lascio come mia opera la
pit grande opera d'arte del mondo”».

L'appropriatezza della cura: la mesotes nella therapeia

L'appropriatezza della cura. Oggi siamo chiamati ad affrontare in-
sieme questo tema. Quando mi & stato proposto mi ha riportato
immediatamente alla mente il verso di Dante:

ma non eran da cio le proprie penne

Cosa puo dire di utile un ricercatore di filosofia dell’educazione
su un cotale argomento in un consesso di medici e operatori sani-
tari?

Poi e prevalsa la volonta di non sottrarsi, di accettare la sfida an-
che se ardua, e di dare il proprio contributo, seppur estremamente
dimensionato, alla riflessione.

Ho cercato perd di cautelarmi con una accortezza che perime-
trera il mio lavoro.

Ecco I'accortezza: non ricercare in alcun modo risposte - seppur
ce ne possano essere di risposte per una simile questione queste
non sono nel raggio delle mie competenze ~, quanto piuttosto di
richiamarmi a un impegno per contribuire a fornire una modalita
per interpretare i termini della complessa problematica; e per gua-
dagnare, forse, un punto di vista che ne consenta una visione non
strettita.

Volentieri vi sottopongo questa mia riflessione, in cui verifiche-

70




rete che concentrero tutta la mia attenzione nell'indagare cosa puo
significare il titolo che & stato dato a questa nostra Tavola rotonda.
Titolo quanto mat essenziale e misterioso.

Dunque: l'appropriatezza delle cura.

Per centrarne il senso mi sembra necessario iniziare il procedere
coll'affrontare l'ultimo dei termini del nostro sintagma: cura.

Ho imparato che per radicare una riflessione & bene sempre tor-
nare li donde la nostra cultura & nata: al mondo greco antico. II
termine greco a cui mi sembra pill utile riandare, per ripensare il
nostro ‘cura’, & therapeia. Il termine italiano ‘terapia’ traduce sol-
tanto in parte il vocabolo greco therapeia (“L'appropriatezza della
therapeia” contiene, infatti, il titdlo del nostro convegno, mentre
“I'appropriatezza della terapia” lo restringerebbe).

Dunque per approfondire ‘cura’ proviamo ad avvicinarci al gre-
co therapeia.

Therapeia ci si presenta nel mondo greco come un vocabolo ca-
rico di una serie di significati che specificano quello generico di
cura e che consentono alla nostra riflessione di procedere verso un
fondamento.

Therapeia & cura, ma ¢ anche servizio, ossequio, rispetto, culto...
in primo luogo per gli dei.

Dunque fare therapeia &, nel suo primo significato, servire la
divinitd. E quella dedizione che si rivolge al dio (cf. Platone, Eu-
tifrone, 13d; Repubblica 427b; Fedro 255a; in quest'ultimo luogo
¢ I'adorazione che l'amante ha per 'amato e che ¢ riconosciuta
come quella stessa che si ha per la divinitd); ed & questo stesso il
primo significato che possiamo attribuire al verbo therapeuo — ave-
Ie cura, rispettare, onorare, venerare... solitamente gli dei - poi,
quasi per estensione di questa sua prima accezione, o ritroviamo
usato per descrivere il profondo rispetto, l'ossequio, per i geni-
tori (cf. Platone, Leggi 886¢). Anche il prendersi cura di dualcun
altro (non divino, non genitore) sembra derivare la sua intensiti
da questa prima accezione: sarebbe il rispetto per gli dei, il culto
di essi, a costituire il riferimento per quell‘atto che rivolgiamo a
un essere umano quando svolgiamo nei suoi confronti un’azione
therapeutica. Potremmo dire che l'onorare, 'adorare che si pratica
verso la divinita, costituisce il paradigma con cui therapeia deve
commisurarsi.

71



Se Therapeia €, primamente, la cura rivolta al dio, cioé quell’agi-
re che esprime 'adorazione per il dio (o, in seconda battuta, per i
genitori), e questa & paradigma per ogni curare che ha per oggetto/
soggetto 1'uomo, siamo invogliati, come ricercatori, a impegnarci
nel guardare il pi1 a fondo possibile in questo dinamismo. E, cosi
facendo, non fatichiamo a cogliere che questo servizio, cura, ado-
razione ~ che si chiama therapeia ~ & un agire che, colto in questo
suo momento paradigmatico, ci si presenta rivolto a cid che ci &
superiore e che ci donsente di essere: gli dei e i genitori. Compren-
dendo insieme i due livelli, sia quello metafisico sia quello pil1
propriamente fisico, dell’esserci.

Nel fare la therapeia 1'nomo sembra, percio, realizzare un servi-
zio verso I'esserci. E questo senso forte puo permanere anche quan-
do la therapeia ¢ agita da un uomo (per esempio un dottore) verso
un altro uomo (per esempio un paziente).

E sufficiente che l'agire di questuomo sia direzionato a cu-
rare l'esserci di quell’altro uomo, a servire quel che, nell’altro, &
cio che consente all’altro di esserci qui sulla terra, per riconoscere
quest’agire come therapeia. Quindi anche agire una terapia in cam-
po medico puo raggiungere l'intensita di una adorazione per quel
che ci fa vivere, quasi il voler concretare 'amore per il vivere. La
terapia puo scoprirsi therapeia.

Ecco, allora, che & facile riscoprire il curare terapeutico come il
servire, l'attendere, la vita nell'uomo.

Fare terapia, se si fa therapeia, & pre-occuparsi della vita nell'uo-
mo. Senza averlo voluto ci ritroviamo, cioe, immersi nel tema del-
la nostra prima riflessione, proprio in quello stesso luogo da cui
siamo partiti per quest impegnativo viaggio che ci vede coinvolti.

Dunque, fare terapia, se si fa therapeia, & pre-occuparsi della vita
nell'uomo avendo come paradigma l'attenzione che si dedica a un dio.

Quello appena descritto € un luogo bello ma carico di insidie,
che ha il suo nucleo problematico nel fatto che la vita di cui ci
si pre-occupa non & qualcosa in sé e per sé; ma & qualcosa che &
nell’altro, e cosi essa oltre ad essere per me & anche per 1'altro, ma
non ¢ per l'altro nello stesso modo che essa & per me. In verita io
non mi ritrovo mai davanti Ja vita in sé e per sé, mi ritrovo sempre
la vita presente in qualcosa, o in qualcuno, che vive e che percio ha
la vita in sé, e per sé.

72




Si apre cosl la possibilita di un’adorazione per la vita che puo
prescindere dall'uomo che la incarna.

Cioé io posso servire, adorare, curare la vita preoccupandomi
della vita dell'altro ma non della vita nell'altro e per 'altro (e su
questa differenza avevamo avuto modo di soffermarci nel nostro
primo incontro). In questa attitudine ci si mette si al servizio della
vita, ci si mette si a disposizione della vita, ma non di colui in cui
la vita si incarna; si puo, ciog, in questo agire, non adorare affatto
l'altro in quanto tale, ma soltanto la vita che oggettivamente € in
lui. E qui pud nascere un conflitto, perché 1'adorazione per la vita
dell'altro pud non tener conto del relazionarsi del soggetto che ri-
ceve la cura con cio che & per lui la vita.

E qui il curare puo farsi problema, perché occuparsi della vita
senza occuparsi dell’altro che la incarna potrebbe scontrarsi con il
sentimento della vita nell’altro: sentimento che pud non soppor-
tare alcune decurtazioni (come il non potersi pitt muovere, il non
poter pit parlare...): in presenza di certe condizioni, infatti, quel
che guardato da fuori pud continuare a essere vita, per lui e in lui
non e piu vita.

Il problema risiede radicalmente nel fatto che il vivere non e —
per quel che concerne l'esperienza umana - senza un soggetto che
vive, e sotto questo rispetto la vita & inevitabilmente qualcosa di sog-
gettivo e non di oggettivo. E questo qualcosa di soggettivo, che ¢ il
vivere, ha il suo luogo piti vero nel sentire interiore di ciascun uomo.

Chi esercita la therapeia dovrebbe conoscere cosi bene l'ener-
gia della vita, e intendere cosi profondamente il modo di sentire
dellaltro, da poter direzionare il proprio agire verso il suo ogget-
to pit vero, altrimenti 'adorazione che si esercita rischia di essere
per un feticcio e non per la vita. Ma chi & l'uomo che pud vantare
questa competenza? E, d'altronde, la vita senza qualcuno che la
incarna non si da per I'nomo, e, quindi, non potra mai essere - Ia
vita in sé e per sé - l'oggetto vero della therapeia. Linscioglibilita
per ["uomo di questo nodo ci appare evidente.

Nondimeno si puod sempre - sia come medico sia come uomo
- con la propria adorazione far percepire all’altro la bellezza, la
degnitudine di adorazione, di quel che nell'altro e per l'altro ha
cessato di essere adorabile. Si pud, rivolgendo la propria cura a
un’energia che & intima nell’altro, far percepire all’altro di avere in

73




&

se stesso un’energia e un'intimita la cui stessa presenza (e/o bellez-
za) era ignota.

Quello dell’adorazione (del prendersi intensamente cura) & il
modo pii1 naturale, e pil1 diretto, che ha 1'uomo per servire al per-
manere della vita. Valga qui soltanto un accenno per rilevare che, a
volte, sempre per far permanere l'esserci, 'uomo usa, modi perver-
si e non diretti, quali: V'inseguire la ricchezza, il potere, la fama.
Anche in questi casi il fine pud essere riconosciuto come quello
stesso perseguito dd chi esercita la therapeia: sfamare il desiderio di
immortalita, cioe della vita di permanere, il desiderio dell’esserci
di esserci.

La therapia &, interpretando il suo etimo, quell’agire attraverso il
quale un essere umano riconosce e esprime la profonda gratitudine
che deve, in quanto essere umano, alla vita, meglio, alla causa della
vita: a cio che € prima di sé e che da vita, a ¢io che, in quanto fonte
di vita, consente alla vita di permanere e non esaurirsi nel tem-
po; in ultima analisi attraverso la therapia si esprime una tensione,
si potrebbe dire un amore, che & desiderio di immortalita, quella
stessa energia cosmica gia intuita da Platone in Eros nel Simposio.
Dunque, facendo therapeia si adora la vita, e questa adorazione non
pud che manifestarsi primamente in un desiderio appassionato af-
finché la vita permanga presente, affinché I'oggetto dell’adorazione
— la vita - sia: ci sia.

Abbiamo segnalato fin qui V'insidia annidata nel fatto che la vita
non ci si da come oggetto di adorazione in sé, bensi come qualcosa
che & nell’altro.

Ora si tratta di capire se la cura, pur se ben direzionata - cioé
rivolta alla vita nell’altro -, & appropriata. Si tratta, cioe, di spostare
la nostra riflessione sul primo termine del nostro sintagma.

Perché adorare la vita nell’altro lo si potrebbe fare troppo o
troppo poco.

Dunque eccoci al primo termine del nostro sintagma: appropria-
tezza.

Si aprono due scenari in cui questa appropriatezza non si da:
uno scenario per difetto e uno scenario per eccesso.

Immediato e il ripensare all’Etica nicomachea di Aristotele,
dove l'autore, per individuare le eccellenza nel comportamento
umano, partiva dalla certezza, apparentemente banale, che queste

74




si trovano tra due estremi: uno legato all'eccesso, l'altro legato al
difetto.

E cosl, ad esempio, ci spiegava che il coraggio & quell’eccellen-
za umana, quella virtii, che si pone tra un eccesso e un difetto: la
vilta & infatti non-coraggio perché agire difettivo rispetto all’agire
coraggioso; la temerarieta & non-coraggio perché agire eccessivo ri-
spetto all’agire coraggioso; mentre il coraggio & propriamente una
via di mezzo tra questi due estremi. Dira Aristotele che il coraggio
e la mesotes tra la vilta e la temerarieta: il coraggio & il giusto mezzo
tra la vilta e la temerarieta. Bellissima questa scoperta aristotelica:
I'eccellenza umana nel comportamento & mesotes, una certa medie-
ta. E questa scoperta possiamo trasportarla dal coraggio a quella
disposizione che ha il suo paradigma nel giusto onore da rendere
agli dei: la therapeia appropriata dovra essere, dunque, la mesotes
tra I'eccesso e il difetto di therapeia. Ma questa ~ ci spiega sempre
Aristotele ~ non & una via di mezzo aritmetica tra eccesso e difetto,
essa si trova considerando sia il soggetto che agisce sia la situazio-
ne in cui il soggetto si trova ad agire. Quindi il comportamento
eccellente viene a scandirsi come: il giusto mezzo per me in quella
determinata situazione.

Tornando al nostro tema: non si da, dunque, un’appropriatez-
za della cura che si dice in maniera univoca, una volta per tutte e
valida sempre; ma essa ¢ il frutto dell’equilibrio dinamico che si
instaura tra i soggetti che operano e la situazione in cui essi si tro-
vano ad operare.

Queste considerazioni, applicate alla nostra realt3, aprono una
serie di scenari sempre in evoluzione, legati sia alle caratteristi-
che del soggetto, sia alle possibilita offerte dalle tecnologie, sia ai
progressi scientifici; per cui quello che era inappropriato ieri pud
essere appropriato oggi, e quel che & appropriato oggi per questo
soggetto € inappropriato oggi per un altro soggetto, etc.

Ma l'applicabilita del principio aristotelico permane: siamo
sempre alla ricerca del giusto mezzo tra un eccesso e un difetto, in
una determinata situazione. E bello vedere quel che arriva a con-
cludere quest'uomo, tenuto come un razionalizzatore, quando si
spinge al dire chi & che decide la misura del giusto mezzo. Ebbene
questi € il saggio. Cosi chiunque si trovi a operare deve operare
facendo quel che farebbe il saggio; deve, in ultima analisi, imitare il

75




comportamento che terrebbe un uomo saggio in quella determi-
nata situazione.

Tornando al dire da cui abbiamo principiato, quando abbiamo
problematizzato cura: si pud venerare troppo un dio sacrificandogli
99 vergini, e lo si pud venerare troppo poco concedendogli un’at-
tenzione distratta. Lo stesso si puo fare per la vita nell’altro: la si
pud venerare troppo o troppo poco.

Una saggezza semplice, quasi disarmante, quella che possiamo
guadagnare con 'Eticamnicomachea. Ma una saggezza a misura umana,
che ha per suo fine esplicito la felicit. E che sa imporsi, nello studio
di questa realta, la disciplina necessaria: il ricercare 1'appropriatezza
della cura non richiede, infatti, la disciplina dell'episteme (quella delle
scienze esatte), ma esige una disciplina umanamente seria.

L'appellarsi alla situazione nella ricerca della mesotes — ricordo
che abbiamo definito appropriata quella cura che & il giusto mez-
zo per me in quella determinata situazione - richiede, nell’ambito
che qui interessa (quello medico versus paziente), due attenzioni:
una esterna alla relazionalita medico/paziente: comprendente le
competenze del medico e la tecnologia disponibile; una interna a
questa relazionalita: relativa propriamente alla capacita di relazio-
narsi del medico al paziente e - in particolar modo per le patologie
piti gravi — ai familiari che si occupano del paziente.

Nella relazionalita medico/paziente campeggia solitamen-
te un'altra eccellenza umana, che, comunemente, viene scandita
come empatia. Raramente si nota, pero, che in questa espressione
sintetica ¢ pericolosamente annidato un radicale fraintendimento
che scambia quel che dovrebbe essere il risultato di un efficace rela-
zionarsi con il processo necessario per giungervi: il punto d'arrivo,
ciog, con il metodo. Spesso si richiede (sia nella formazione, sia
nell’aggiornamento, sia nella pratica) all’operatore, al medico, cosi
come a ogni professionista chiamato per il suo lavoro a relazio-
narsi intimamente con un essere umano, di essere empatico, senza
dir nulla di come si procede verso 'empatia. Come se per vederla
accendersi in noi fosse sufficiente voler girare un interruttore.

E gli abbagli in cui si pud incorrere pensando di averla raggiun-
ta, chissa poi per quale magia, sono sotto gli occhi di tutti, e nella
retta coscienza di ciascuno.

Consentitemi soltanto un accenno, avviandomi a concludere

76




senza abusare della vostra pazienza, per tentare di avvicinare anche
qui 'arche da cui muove la realta che ora ci preme. Un arche che
deve necessariamente essere intimamente umano, quindi, per chi
crede, propriamente divino. Non saremmo tanto lontani dal vero,
io credo, se affermassimo che questo principio, a cui 'empatia &
subordinata, & la mimesis: in Platone ne possiamo riconoscere lo
scopritore, e in Aristotele colui che ne ha indicato nell'intensita lo
specifico umano’. L'uomo pud utilizzare la sua capacitd mimesica
(quella stessa capacita che fin da bambini ci consente di ricrearci, fin
nelle fibre pii intime del nostro essere, a immagine e somiglianza
di qualunque realta distinta da noi) per raggiungere, quale punto
d'arrivo di un appropriato esercizio, 'empatia con un altro essere
umano®. Un medico pud, dunque, fare affidamento sulla propria
capacita mimesica — una volta ri-scopertala in sé e sufficientemente
allenatala - per giungere a cogliere la situazione per quel che concer-
ne il suo aspetto pii1 delicato e meno scientifico-tecnologico: quel
che concerne I'umano del paziente e dei suoi familiari.

Si tratta, ancora, di guadagnare non un episteme, ma una sapien-
za umana (non divina) sul relazionarsi umano, che abbia la forza
di umanizzare chi la pratica.

Siamo, cos}, in fondo, tornati al tema del secondo dei nostri con-
vegni, quello che aveva il suo focus nella relazione medico-paziente.

Grande ¢ stata la lungimiranza e, se mi consentite il termine,
Uappropriatezza nell’organare questi nostri incontri da parte degli
organizzatori.

E con questa annotazione, che mi ha piacevolmente sorpreso,
prendo congedo da voi.

Medicalizzazione e umanizzazione: la medicalizzazione tra
consumismo ed etica

Quando frequentavo come studente l"'universita, un professore,
nella lezione iniziale del corso da lui tenuto, fece questa strana
premessa: «Per lavorare bene insieme & necessario che accogliate in
voi un’apertura: che vi concediate che la realtad vera dell’educare -

7 Cf. AristotELE, Poetica, 48b.
8 Per un approfondimento del tema cf. Scaramuzzo GiLeerTo, Paideia Mimesis.
Attualita e urgenza di una riflessione inattuale, Anicia, Roma, 2010.

77




eravamo a un corso per la laurea in pedagogia - sia qualcosa di pit
bello e di pii1 intenso di quello che voi oggi, basandovi sulla vostra
esperienza, oppure sul vostro pensare o immaginare, crediate che
sia. Dovete, ciog, concedervi 1'apertura che educare sia qualcosa di
infinitamente pil bello e affascinante di quello che voi oggi credete
di sapere, o potete immaginare, che sia».

Ho pensato di incominciare questo nostro incontro rivolgendo
a voi quella stessa preghiera che io sentii un giorno e accolsi in me.
E che continuo a portare con me, viva, anche ora che nell'universita
insegno. Per cominciare a lavorare insieme e con profitto & neces-
sario che ci concediamo insieme quell’apertura, ma, naturalmente,
non sulla verita dell’educare bensi sulla verita del medicare e del
curare. Che di concediamo, ciog, vicendevolmente, di non saper
gia che cosa vuol dire curare medicalmente, ma di voler, qui e ora,
ricercare insieme uno svelamento per quel che concerne questa mi-
steriosa e preziosissima realta intersoggettiva. E che a questo ricer-
care non poniamo a priori un limite per quel che pud concernerne
la bellezza, godibile personalmente, che puo derivare dall’atto del
curare medicalmente o paramedicalmente; cosicché questa bellez-
za possa anche rivelarcisi infinitamente pili intensa di come 1'ab-
biamo conosciuta o immaginata sino a oggi.

In un momento difficile per la convivenza globale, in cui si pro-
cede confusi, senza potersi giovare di valori condivisi, e in cui an-
che qualora dei valori su cui sia facile consentire si individuino,
questi stessi valori non riescono, perd, ad aver forza vincolante né
per il singolo né per la convivenza: anche a chi li ha appena dichia-
rati, infatti, la convivenza concede facilmente (spesso senza alcuna
censura o punizione) la possibilita di non perseguirli veramente
per sé e per gli altri.

In una realta in cui anche le parole pill importanti che la nostra
civilta ha creato per dire dell'umanarsi dell'uomo, le parole pii
sacre della nostra cultura, vengono sfruttate per interessi personali
o di parte, e svuotate al punto da rendere meno appassionante il
vivere, ché in esse dovrebbe trovare il suo senso piil alto e pii vero.
Penso a parole come liberta, politica, e, per quel che pit da vicino
oggi ci riguarda, etica.

Dunque, in uno scenario culturale quale quello appena descrit-
to, come poter affrontare un discorso che abbia un fondamento

78




condiviso e solido, sul quale poter edificare e costruire qualcosa
che abbia un senso vero?

Io credo che, in un momento di profonda crisi di una civilty,
quale quello che stiamo attraversando, sia necessario e utile ritor-
nare proprio la donde quella civilta & nata, per sperar di veder ap-
parire nuovamente il senso vero delle realtd su cui si & edificata la
convivenza, realta che oggi si ritrovano ambigue e asteniche.

E cosi per affrontare il tema che mi & stato affidato: lg medi-
calizzazione tra consumismo ad etica, mi sembra decisivo tornare in
Grecia, scegliere il piit antico dei tre termini che compongono il
sintagma che costituisce il titolo del mio intervento, e ricercare
la definizione che quel termine“ebbe alle origini. Scelgo dunque,
come avrete ben capito, di dedicarmi dapprima a riscoprire insie-
me a voi cosa voglia dire etica, per poter poi valutare quand’s che la
medicalizzazione ¢ etica, e lasciar poi ciascuno libero di vedere da
sé quando, invece, cessa di esserlo per piegarsi verso altro.

Chi conosce il mondo greco antico sa bene che rivolgersi a
quell’antica sapienza per comprendere il senso di una realti non &
affatto rendere la riflessione pesante e polverosa, quanto, piuttosto,
potersi giovare di armonia, bellezza e luminosita: i caratteri che
continuiamo ad apprezzare ancora oggi quando ci rechiamo nella
terra dei Greci.

Torniamo dunque con fiducia da Aristotele, 'uomo a cui dob-
biamo la prima grande riflessione sull’etica.

Innanzitutto chiediamoci quale & il fine dell’etica: questo i aiu-
tera immediatamente per decidere dell’eticita di molti comporta-
menti. Ebbene il fine dell’etica, secondo Aristotele, & la felicita’.
Gia questa prima considerazione ci aiuta a giudicare facilmente e
radicalmente di molte questioni.

Per esempio: se fossimo chiamati a dire dell’eticita del com-
portamento di chi ha costruito delle case in zona sismica senza
rispettare le regole che quest'opera prevede (come & in grado di
rivelare drammaticamente un terremoto di una certa entita). Po-
tremmo facilmente convenire che chi ha cosi agito non si & com-
portato in modo etico. E potremmo portare a supporto di questo
nostro giudizio pi1 motivazioni sulle quali poter consentire. Po-

? AristoreLs, Etica nicomachea, 1097a, 15 ss.

79




tremmo, infatti, dire che quei costruttori non si sono comportati
eticamente perché sono stati disonesti, perché hanno seguito i
loro interessi personali, perché erano costruttori collusi con la
mafia, perché hanno fatto morire tanta gente che si fidava del loro
lavoro... Ma la motivazione che potrebbe fornirci Aristotele per
la non eticita di quei costruttori & pilt semplice, pii1 luminosa e
piu radicale: quell’agire non ¢ etico perché non aveva come fine la
felicita della convivenza, ed @ stato al contrario causa di profonda
infelicita. |

Allora fiduciosi proseguiamo la nostra ricerca con Aristotele, e
cerchiamo di procurarci materiale sufficiente per analizzare la pii1
intricata questione che ci ¢ stata affidata: quella della medicalizza-
zione.

Penso siate abituati ad ascoltare, o a leggere, o0 a fare voi stessi
riflessioni, cosi come a discutere con altri, sulla medicalizzazione.
Quindi mi occorre segnalarvi ~ perché non abbiate immediata-
mente a stupirvene e, quindi, a inciampare nell’ascolto non appena
io incominci a parlare di questa realta — che la riflessione che sto
per proporvi affronta questa realti in maniera inusuale, anomala,
a prima vista inappropriata.

Non mi occuperd di medicalizzazione considerandola nel suo
aspetto macroscopico, bensi nella sua realtd microscopica.

E stato Aristotele a suggerirmelo. Al contrario di tanta riflessione
che segna l'attualita, egli riconosce si che la riflessione sull’etica &
una riflessione che appartiene alla politica. Ma, anche, che que-
sta riflessione concerne l'agire di ogni singolo uomo. Osserverd,
dunque, la medicalizzazione non come un fenomeno che interessa
una collettivita, ma la osserverd, e ve la proporrd, nel microcosmo
dell’agire personale di quel singolo uomo che sono io e che sei tu,
quando operiamo microscopicamente all'interno di questa macro
realta che chiamiamo medicalizzazione. E vi proporro di interro-
gardi su quand’e che la medicalizzazione, cosi come si realizza at-
traverso di me che agisco, & qualcosa di etico, ovvero qualcosa che
possa riconoscersi nella realta consumistica.

Procedo in questo modo perché I'altra riflessione, quella di ca-
rattere storico-sociologico, non la sento e non la vivo, avendo dedi-
cato da sempre le mie energie all'incontro di un soggetto reale con
qualcosa o con qualcuno che & distinto da lui.

80




L'agire etico, ci segnala Aristotele, & atto interiore non fatto este-
riore™.

Si realizza nell‘agire di un essere umano che @ inserito in una
polis e ha un vertice nell’amicizia.

Lagire etico, cosi come ci viene descritto nell’Etica nicomachea,
&, dunque, sempre I'agire di una persona, meglio in una persona
che si relaziona a qualcosa o a qualcuno, mai agire di gruppo o
fenomeno di massa. Quindi io non o tratterd da un punto di vi-
sta istituzionale o genericamente politico - sebbene stato etico e
questione morale siano temi alquanto ricorrenti nell’attualiti -, ma
esclusivamente interpersonale,

Guidato da una luce calda e schietta: la persona che agisce eti-
camente é felice!2.

Ma che cos’¢ la felicita? E un agire dell’anima secondo virtl, e se
le virtl sono molteplici, secondo la piit eccellente?®.

L'uomo virtuoso, dunque, & felice. E questi € un‘umanita eccel-
lente che ha portato all’atto una serie di areté che erano in potenza,
le ha allenate tanto da renderle comportamento immediato, direi
quasi costitutivo di sé: disposizioni all’agire.

Vi ricordo alcune delle eccellenze umane di cui ci parla Aristo-
tele: il coraggio, la magnanimita, la mente sana, pulita, equilibra-
ta, la giustizia. Tutte queste arete (eccellenze) si acquisiscono con
I'allenamento. Non si nasce coraggiosi, lo si diventa compiendo
ripetutamente azjoni coraggiose, e cosi & per la giustizia: si diventa
giusti ricercando nel proprio agire di perseguire la giustizia: com-
piendo ripetutamente degli atti giusti®s.

In ogni situazione in cui d troviamo ad agire possiamo rinvenire
due dimensioni: una che concerne quel che non dipende da me e una
che concerne quel che dipende da me. Ci sono, cio#, le circostanze in
cui mi trovo a operare - e queste non le decido io - e @ quel che de-

' Cf. AristotEL, Etica nicomachea, 1103b; 1105a 13 ss.

" Cf. Ivi, 1095a; 1103b 26 ss.; e per quel che concerne pil strettamente 1’ami-
cizia: 1155a ss.

12 Cf. Ivi, 1099a.

B Cf. Ivi, 1098a, 16-18.

“Cf. Ivi, 1106a.

5Cf. Ivi, 11033, 14 ss.

18 Cf. Ivi, 11034, 34 ss.

81




cido io di fare, date quelle determinate — non da me - circostanze. C'¢,
dunque, sempre, in ogni contingenza, anche la piu estrema, un agire
personale, e questo - e veramente soltanto questo — posso sceglierlo io.

Mi toma alla mente un luogo noto: Il mito di Sisifo nell'interpre-
tazione di Albert Camus.

Nel saggio cosi intitolato, Camus vede anche per Sisifo (condan-
nato dal dio a spingere su per un’erta un grosso macigno che una
volta giunto alla sommita della salita riprecipita a valle, costrin-
gendo cosi Sisifo a ripetere la sua fatica per I'eternita) la possibilita
di un agire personale. Egli pud, infatti, decidere di voler spingere
quel macigno su per l'erta, e pud decidere di voler ripetere quella
sua fatica all'infinito. E Camus conclude: Bisogna immaginare Sisifo
felice’.

C'e sempre, dunque, la possibilita di un agire veramente perso-
nale in cui la nostra liberta interiore pud trovare la sua espressione.
lo, procedendo con voi in questa riflessione, mi occupero esclusi-
vamente di quell’agire, perché & in quell’agire - e soltanto in quello
— che e possibile ravvisare eticita o non eticita.

E vero che le circostanze, le condizioni, le concezioni diffuse
nella cultura in cui in cui ci si trova ad operare, possono condizio-
nare anche grandemente 1'agire, ma rimane sempre un margine, e
io a quel momento marginale, eppure essenziale, volentieri rivolgo
la mia attenzione e sollecito al volgersi la vostra.

Ricapitolando. C'¢ una dimensione di carattere generale, che
concerne 'istituzione in cui ci si trova a operare: la sua organizza-
zione, il suo funzionamento... (generatisi all'interno di una cul-
tura dominante o diffusa, cultura che puo essere anche perversa e
non finalizzata alla felicita della convivenza; e, in questo caso, per
cambiare e migliorare questa organizzazione e questo funziona-
mento e, soprattutto, la cultura, in cui questi si sono ingenerati,
ciascuno fara come meglio crede le proprie rivendicazioni e, se ne-
cessario, ingaggera le lotte che gli sembreranno opportune); ma io
non mi occupo, qua, di questa dimensione macro che concerne la
medicalizzazione (e che certo molto, anche moltissimo, influisce
sul micro) mi preoccupo, per come posso, esclusivamente del mi-
cro: di quell’attimo in cui pud agire la mia volonta in un atto che

17 Camus Avserr, Il mito di sisifo, in Opere, Bompiani, Milano, 2000, p. 319.

82




concerne il curare, allargato nei termini che la medicalizzazione
concede.

Pensiamo dunque, ora, insieme, all'operare di un singolo ope-
ratore sanitario nei confronti di un paziente. Ma, anche qui, non
di un generico paziente, ma di un paziente reale e con un nome e
un cognome.

E sempre Aristotele che ci ricorda che 'atto etico & un atto vo-
lontario'?, e un atto & volontario quando il principio & nel sogget-
to'’: e cosi non & compiendo yna medicazione, che non & in nostro
potere di decidere di fare o di non fare: perché se necessario farla, o
anche soltanto utile, il nostro ruolo ci impone di farla; ma & in come
la facciamo che si compie 1'atto etico. E non se la facciamo bene
o male si potra parlare dell’eticita del nostro agire, perché & nostro
dovere farla come deve essere fatta, e cioé bene per quel paziente.
Ma T'eticita sara in come facciamo quel che facciamo bene. Non
se facciamo bene il nostro dovere compiamo un atto etico, ma se
facciamo in un certo modo quel che facciamo bene®. E questo di-
pende da come facciamo il nostro dovere, da come vogliamo farlo.
Senza dimenticare che l’agire che qui ci interessa &, sempre, un atto
1ivolto a un essere umano che ¢ nelle nostre mani, e, nel caso del
medicare, non in senso metaforico. Il nostro ¢, oggi, uno dei luo-
ghi reali - destinato a permanere tale anche domani - della nostra
esistenza; uno di quei luoghi che non potranno mai farsi virtua-
li. Nella medicalizzazione la fisicita del vivere deve essere sempre
presente e manipolata, foss’anche con farmaci o con macchinari
robotizzati, che agiscono, perd, producendo effetti fisiologici reali.

Vorrei raccontarvi il caso intervenuto a un uomo di 79 anni non
piu di due settimane fa, si tratta di un fatto piccolo e per questo lo
scelgo, perché quelli grandi ci suggestionano troppo facilmente, e
ci fanno sembrare di essere chiamati a scegliere veramente soltanto
in rari momenti, mentre, al di fuori di questi, possiamo concederci
di essere disattenti; e questo io non lo credo vero. Credo, anzi, che
la scelta etica sia praticabile in ogni momento del nostro agire: in
questo mio parlare con voi e nel vostro ascoltarmi; nell’attenzione

18 Cf. ARISTOTELE, 0p. cit, 1113b, 3 ss.
Y Cf Tvi, 11114, 22 ss.
20Cf. Ivi, 1105a, 28 ss.

83




che mettete nell’ascoltarmi; nel come ci siamo preparati vicende-
volmente a questo incontro; ma anche in fatti assai piu piccoli, e,
forse, oggettivamente {ma non soggettivamente) marginali.

Allora vengo a questo fattarello di cui & protagonista un degente
di 79 anni.

Era ricoverato per dei problemi a un pacemaker mal funzionan-
te, che gli era stato applicato, forse, non bene, e che non sostene-
va efficacemente il paziente nella sua patologia cardiologica. Una
mattina, nella stanza in cui questo paziente era ricoverato, entra la
professoressa responsabile del reparto - siamo in una clinica uni-
versitaria di Roma - accompagnata da 15 studenti o specializzandi.
La professoressa prende a fare qualche domanda al signore, quindi
gli chiede di denudare la schiena e si rivolge agli studenti facendo
lezione sul caso del paziente: ogni tanto fa domande al paziente,
che, perd, prontamente interrompe appena parla un poco piu del
necessario; poi prende ad auscultare la schiena, a dare dei colpetti,
mentre chiede al paziente di dire “trentatre” e di respirare forte a
bocca aperta. Finita la sua pratica chiede agli studenti di ripetere
'auscultazione cosi come 1’ha eseguita lei: colpetti, paziente che
dice “trentatre”, e grandi respiri. Lei intanto spiega un poco anno-
iata, e corregge anche duramente gli studenti. Bene, arrivati al quin-
dicesimo studente che svolge la sua esercitazione sul paziente, la
professoressa chiude la sua lezione, ringrazia il paziente ed esce.
Quel signore, rimasto solo, avverte come un senso di malessere non
ben definito, e una stanchezza intensa per la quale sente il bisogno
di stendersi a riposare. Dopo circa sei ore, nella stessa stanza, entra
un altro professore con circa dieci studenti al seguito, comincia a
fare domande al paziente, lo ascolta rispondere, quindi gli chiede di
sollevare la maglia e di offrirgli 1a schiena nuda. Appena vede quella
schiena nuda, chiede immediatamente al paziente che cosa abbia
fatto alla schiena? Perché & cosi segnata? Il signore dapprima non
capisce. Poi capisce, e parla al dottore della visita della mattina, e di
tutti quei colpi ricevuti dagli studenti per la lezione. Riporto ora vo-
lentieri le parole del paziente: «Quest'altro medico allora ha prose-
guito a far lezione agli studenti e a farmi domande; io rispondevo, e
lui mi faceva parlare; e spiegava anche a me la mia patologia, e qua-
le era il mio problema, e i rischi che correvo, e anche quelli che non
correvo. Liberandomi, cosi, anche di tante paure, perché mi ha fatto

84




J'\) IIV

[0

capire tante cose che prima non sapevo. E mi ha auscultato soltanto
lui, e non mi ha fatto dire ‘trentatre’». Questo signore degente, che
e molto tenero, ha proseguito il suo racconto con queste frasi che
ora vi propongo, e che, dette da me, vi potranno apparire sdolcina-
te, ma ascoltate da lui vi sarebbero apparse totalmente sincere, cosi
come sono apparse a me quando le ho sentite pronunciare: «Alla
fine ho chiesto al professore: “Perché 1'altra dottoressa non mi ha
trattato come lei?”, e quel professore mi ha risposto: “Perché, vede,
e che la collega & molto pii1 giovane di me.” Allora I'ho ringraziato e
mi dispiace di non aver detto a quegli alunni che “io sono un igno-
rante, ma ho capito quanto siete fortunati ad avere un professore
cosl: € una persona umana ed & anche in grado di darvi tutto quello
che sa, e dipende da voi prendere quanto pit potete.” Appena sono
usciti mi sentivo pill sereno e felice di primay.

E possiamo immaginare quel professore, appena uscito dalla
porta, come sfiorato da un attimo di felicita.

Piu difficile da immaginare &, invece, cosa avrebbe risposto quel-
lo stesso professore a chi gli avesse obbiettato che, grazie a quel
paziente, gli studenti della sua collega hanno imparato meglio dei
suoi ad auscultare una schiena.

Peccato, perché la risposta di quel vecchio saggio ci avrebbe for-
se svelato il mistero di questo nostro: la medicalizzazione tra consu-
mismo ed etica.

Non potendo giovarci del suo apporto vi ripropongo le parole
di Aristotele. Ve le presento cosi come sono, quasi senza commen-
to: sono tratte dai primi tre libri dell’Etica Nicomachea?,

E necessario comprendere I'opera propria dell'uomo...

Opera propria dell'uomo & un’attivita dell'anima conforme al logos o
non sprowvista di logos. ..

Il bene umano consiste in un’attivita dell'anima secondo eccellenza,
e se le eccellenze sono molteplici secondo la piit eccellente e la piis per-
fetta... in una vita compiuta. .. perché una rondine non fa primavera...

Il bene supremo non ¢ nella disposizione ma nell'attivita. ..

Le azioni secondo eccellenza sono piacevoli in se stesse.

2 La traduzione & di Marcello Zanatta.

85



La felicita e dunque il bene supremo e piit bello e piis piacevole. ..

La causa essenziale della felicita e nell'uomo. ..

L'uomo felice non diventera mai misero...

L'eccellenza etica ¢ frutto di abitudine... Nessuna delle virtii etiche
sorge in noi per natura.

Esse sorgono in noi che per natura siamo atti a riceverle e siamo
portati a compimento di quest attitudine naturale mediante l'abitudine.

Cosi & compiendo azioni giuste che diventiamo giusti, azioni corag-
giose. .. coraggiosi, etc.

Dalle medesite azioni e per mezzo delle medesime azioni ogni eccel-
lenza e nasce e si corrompe e parimenti anche ogni arte...

Le disposizioni nastono dalle attivita che sono loro simili. Per questo
le attivita che si esercitano devono essere di una certa qualitd: perché
conformemente alle differenze di queste attivita seguono le disposizioni.
Quindi non & di poca importanza contrarre questa o quell’abitudine
subito fin da giovani, ma & d'importanza capitale, 0 — meglio — ¢ il
punto decisivo.

Poiché dunque il presente studio non ha per fine una conoscenza
pura come gli altri (infatti non intraprendiamo questa ricerca per cono-
scere che cos'e l'eccellenza — o, se preferite, per conoscere che cos'e
un agire etico — ma per diventare eccellenti — per agire eticamente
come operatori sanitari — giacché altrimenti nulla sarebbe la sua uti-
lita), & necessario esaminare cid che concerne le azioni per sapere come
bisogna compierle.

Le cose che sono conformi all'eccellenza non sono compiute con giu-
stizia e con mente sana se possiedono certe caratteristiche, ma se anche
il soggetto che le compie le compie con certe disposizioni: essendone con-
sapevole; scegliendole deliberatamente; e scegliendole deliberatamente
per se stesse; e se le compie mantenendosi saldo e inamovibile.

Le opere si dicono giuste e fatte con la mente equilibrata e sana
quando sono tali che le compirebbe l'uomo giusto e con mente equili-
brate e sana;, ma giusto e con la mente equilibrata e sana non & colui
che compie queste opere, ma chi anche le compie cosi come le compiono
le persone giuste e con la mente equilibrata e sana.

Soltanto l'agire interiore puo ~ secondando Aristotele — dare la
felicita.

Le eccellenze sono disposizioni. ..
L'eccellenza & dunque una disposizione che orienta la scelta delibera-

86




ta, consistente in una via di mezzo rispetto a noi, determinata dal logos,
vale a dire nel modo in cui la determinerebbe 1'uomo saggio. ..

E faticoso essere eccellenti. Infatti ¢ fatica prendere il mezzo in ogni
cosa: ad esempio prendere il centro di un cerchio non & alla portata di
tutti, ma di chi sa...

Le cose il cui principio & nel soggetto dipende dal soggetto compiere o
no. Pertanto tali cose sono volontarie.

Chi agisce per ignoranza agisce involontariamente.

L'ignoranza che soprattutto c! interessa per 'agire etico & quella che
concerne i particolari, vale a dire le circostanze nelle quali si svolge I'azio-
ne e delle cose che ne sono l'oggetto. Esse concernono: chi agisce, che
cosa compie, l'oggetto o I'ambito in cui agisce, e talvolta anche il mezzo
(per esempio con quale strumento), il risultato e il modo (per esempio,
dolcemente o con forza)...

Volontario & cio il cui principio risiede nel soggetto, il quale conosce le
condizioni particolari in cui si svolge l'azione. ..

La volonta riguarda piuttosto il fine, la scelta i mezzi per raggiungere

il fine.

11 fine dell’agire etico non &, dunque, mai oggetto di scelta, ma
esso riguarda soltanto la volonta. Perché il fine - ve lo ricordo
ancora una volta prima di prender congedo - altro non & che la
felicita.

Medicina dei bisogni medicina dei desideri... Ma che ne
sappiamo noi dei bisogni dell'uomo?

Per la mia relazione a questo convegno ho deciso di prende-
re I'avvio ~ come molti di voi avranno gia intuito dal titolo - da
una famosa pagina di William Shakespeare. La pagina — che dopo
questa mia indicazione non sara mancato di venirvi alla mente - &
quella del Re Lear: 1a fin ttoppo nota battuta dell’'omonimo re che
inizia con l'esclamazione: «Reason not the need!».

Ricostruisco velocemente il contesto in cui viene pronunciata, e
poi vengo ad affrontarne la provocazione.

Lear, che & oramai avanti negli anni, ha tre figlie, decide di an-
ticipare loro la donazione di quello che avrebbero comunque ere-
ditato alla sua morte. Quindi divide il suo regno in tre parti, con
l'intenzione di concederne una a ciascuna delle tre figlie. Prima

87




perd di effettuare la donazione, richiede a ciascuna figlia di esplici-
tare 'amore che lei prova per lui®.

Prima figlia: «Sire, il mio amore & pil1 grande di quanto possano
sostenere le mie parole. [...] [o vi amo al di 13 di qualsiasi misura».
E Lear, soddisfatto, elargisce la sua prima donazione.

Seconda figlia: «|...] trovo 1'unica mia felicita nell’amore della
cara Altezza Vostra». E Lear procede con la seconda donazione.

Terza figlia: elogio realistico, che non accontenta il padre: «[...]
amo Vostra Maest# secondo il nostro vincolo, né pitt né menon.
Lear decide percio di diseredarla, e di dividere la parte di eredita
che aveva destinato a lei, per distribuirla alle altre due figlie.

Unica richiesta che rivolge alle due figlie beneficiate, e a cui ha ce-
duto interamente le sue ricchezze, & di essere mantenuto a loro spese
(sia lui sia tutto il suo seguito) fino alla sua morte: alloggiando per
un mese nelle dimore dell'una e per un mese nelle dimore dell’altra.

Dopo l'iniziale impegno, le figlie, ben presto, mal sopportano
di dover ospitare il padre con tutta la sua scorta. E cosi la prima
figlia richiede al padre, per accoglierlo presso di lei, di dimezzarla:
non pit cento uomini al suo seguito ma 50. Il re furioso si reca
dall’altra figlia, che, pero, anziché accoglierlo immediatamente, gli
chiede di ridurre ulteriormente la sua scorta, dimezzandola ancora:
25 uomini. Il re ancor pit furioso decide di tornare dalla prima
figlia, che, in fondo, si era mostrata il doppio pil1 generosa della
seconda. Ma le due sorelle si alleano, e chiedono al re, senza mezzi
termini, per aver garantita la loro ospitalita, di privarsi di tutta la
sua scorta: tanto, in fondo, che bisogno ne ha. Ed & a questo pun-
to che il re, a un tempo amareggiato e infuriato, pronuncia la sua
famosa battuta, che inizia appunto con l'intimazione accorata di
non ragionare sui bisogni: che non si pud ragionare centellinando
sui bisogni, che non ¢ la ragione logico razionale a poter dire dei
bisogni di un uomo. Gli urla, in sostanza: Che ne sapete voi dei biso-
gni di un re! E prosegue: se l'uomo dovesse limitarsi allo stretto indispen-
sabile per sopravvivere, questi non sarebbe piii un uomo ma una bestia. E
poi le attacca facendo loro notare: che se loro due si vestissero soltanto
per proteggersi dal freddo, che bisogno avrebbero di andar vestite in un
modo cosi pomposo e ricercato se non perché sono appunto due dame; e

22 Cf. SHAKESPEARE WILLIAM, Re Lear, atto I, scena I.

88




— e UL

sottintende: una dama per essere tale ha bisogno di un cotale vestito®.

Dunque: reason not the need: non la ragione logico razionale per
dire dei bisogni di un uomo. Eppure noi qui oggi siamo chiamati a
ragionamne... Come possiamo fare?

Prima di affrontare 'aporeticita che si & appena indicata, vorrei
tornare al titolo del nostro convegno. E segnalare come, in fondo,
1 nostri organizzatori siano stati moderati nella loro proposta di
contrapporre la medicina dei bisogni alla medicina dei desideri,
e cio perché gli attuali rischi«di deriva possono spingersi pit1 oltre:
fino al parlare di medicina dei capricci. Questo ci invoglia ad affron-
tare con coraggio quella contraddittorieta a cui si & appena accen-
nato: quella di riflettere ragionevblmente su qualcosa che per sua
natura anche sfugge al puro ragionamentare.

Se torniamo al mondo greco antico, 1i dove sono le radici del-
la nostra cultura, possiamo facilmente ritrovare, fondamentalmente
intrecciati insieme, i due termini che segnano il nostro incontro di
oggi: bisogno e desiderio.

La riflessione filosofica, in un suo luogo eccellente, mi sembra
additarci il ganglio da cui sembrano scaturire tutti i possibili biso-
gni e desideri umani. Questo ganglio pud essere scandito da due
radicali abbinamenti: il bisogno di amore (o, e pii1 perfettamente,
il bisogno di amare) e il desiderio di immortalita.

«[...] tuti fanno tutto [...] perché hanno amore per
I'immortalita»?4,

E fin troppo facile notare come in questa frase sia raccolto e
spiegato gran parte del senso che ha la medicina per 'uomo, sia nel
suo ricercare e applicare piil essenziale, sia in quello pil marginale
€ apparentemente soggetto a mode e capricci.

Siamo, con la frase che vi ho appena proposto, nel Simposio di
Platone. Nella casa di Agatone sono riuniti alcuni ateniesi eccellen-
ti, impegnati a fare, a turno, l'elogio di Amore. Socrate, giunto il
suo turno, rivela di essere stato iniziato al mistero di Amore da una
sacerdotessa: Diotima.

3 Cf. SHAKESPEARE WILLIAM, Re Lear, atto 11, scena IV,
24 PLATONE, Simposio, 208d-e.

89



Proviamo anche noi ad accogliere l'iniziazione di Diotima, spe-
rando di trovare lumi che abbiano forza di far intravedere aspetti
radicali della realta che concerne i bisogni e i desideri umani.

Innanzitutto prendiamo a considerare il luogo del concepimento
di Amore, e chi sono i suoi genitori: sia 'uno sia gli altri hanno forza
rivelatrice su quel che concerne gli aspetti costitutivi della sua natura.

Amore & stato concepito nel giorno della nascita di Afrodite (co-
lei che i latini chiameranno Venere) e di qui deriva la sua stretta
connessione con la bellezza. Amore &, infatti, Amore delle cose belle.
Amore e amore del bello™. E pilt avanti e definitivamente: 'amore &
per la generazione e per il parto nel bello, giacché Amore & anche amo-
re dell immortalita?s.

E chi sono i genitori di Amore? Chi sono i due che nel giorno
della nascita di Afrodite si sono uniti e hanno concepito? Sono
due personaggi che pitt diversi tra loro & difficile immaginare. 11
padre, Poro, un semi-dio, & stato invitato al banchetto in onore di
Afrodite, ma avendo bevuto il nettare degli déi se ne & ubriacato,
e si ¢, percid, coricato, ebbro, in uno spazio adiacente a quello del
banchetto. La madre & Penia, una mendicante che, vedendo Poro
ubriaco e mezzo addormentato, decide di coricarsi accanto a lui.
Conoscerli un poco pilt da presso ci consentira di lumeggiare la
controversa natura del figlio che nascera dalla loro unione.

Ascoltiamo le parole di Platone, che, parlandoci di loro, ci parla
di Amore:

«[...] Amore dunque perché & figlio di Poro e di Penia & posto
in tale sorte. Per prima cosa & sempre povero, e manca molto che
sia delicato e bello, quale molti lo reputano: & duro, sudicio, scal-
z0, senza casa, sempre nudo per terra, e dorme sotto il cielo presso
le porte o per le strade, e poiché ha la natura della madre si trova
a convivere sempre con l'indigenza. Secondo l'indole del padre
invece sempre insidia chi & bello e chi & buono; & coraggioso, pro-
tervo, caparbio, cacciatore terribile, sempre dietro a macchinare
qualche insidia, desideroso di capire, scaltro, inteso a speculare
tutta la vita, imbroglione terribile, maliardo e sofista. Per natura
non immortale né mortale e talvolta muore e resuscita ancora,

%5 Cf. PLaTONE, Simposio, 204d.
%6 Cf. PLATONE, Simposio, 206e-207a.

90




|
proprio per la natura del padre; e quel che accumula sempre si ‘l‘
dilegua, tanto che Amore non si trova mai né in poverta né in I
ricchezza, e si trova sempre in mezzo a sapienza e ignoranza»?’.

Osservando la natura di Eros non mi sembra difficile raccoglie- I
re in una sintesi il movimento interiore che giustifica la ricerca e il |
ricorso a una medicina dei desideri: il sentimento di una mancan- |
za; la necessita unita alla capacita di trovare un artificio. I

Non mi soffermo a esemplificare, ben sicuro che non manche- ‘ |
ranno nelle due relazioni che seguono esempi ben pit1 calzanti di
quelli che io potrei immaginare, e che potranno essere facilmente
ricondotti, da parte di un pubblico competente, alla sintesi che ho
proposto.

Si accennava in precedenza a un desiderio che sembra muovere
I'agire umano: quello della ricerca dell'immortalita. Platone i ti- -
corda che questa ricerca non & prerogativa umana e lo fa rammen- |
tandocene la naturalita:

«la natura cerca di essere sempre e di essere immortale»?®,

Nell'uomo questa ricerca assume, a volte, i tratti di una disputa
interiore per la ricerca di un equilibrio tra finitudine e aspirazione
divina. E vero problema per I'vomo permane quello, ben noto agli
antichi, di guadagnare la misura; mentre il rischio grande &, ora
come allora, la tracotanza. f

Non potendo 'nomo, per natura, rinunciare a cercare di essere,
in qualche modo, immortale, si tratta di vivere Eros, il mediatore ¥
tra I'umano e il divino®, nella maniera pitt bella, pii1 buona e pii

| giusta. E la modalita di vivere Eros sembra strettamente collegata,
I per Platone, alla capacita di vedere veramente il bello.

«Cerca dunque [...] di volgere qua la mente per quanto ti & |

f possibile. Chi dunque venga guidato [...] nelle vicende d’amore A
vedendo l'un dopo I'altro e direttamente gli aspetti del bello, an- F

dando ormai al termine delle conoscenze d’amore, all'improvvi- = ]

|

* PLATONE, Simposio, 203c-e.
28 PLaTONE, Simposio, 207d. i
» Cf. PLATONE, Simposio, 202d ss. L

[

91 !




92

S0 scorgera una bellezza, stupenda per la qualita, quella appun-
to, Socrate, a causa della quale avvennero tutte le fatiche di pri-
ma; innanzitutto bellezza che sempre esiste, che non nasce e non
muore, che non cresce e non declina, poi che non & bella in parte
e in parte brutta, né ora si, ora no, né bella da un lato e brutta
dall’altro, né bella qua e brutta 13, come se fosse bella per alcuni
e per altri brutta. Né a lui si potra rappresentare questa bellezza
come un volto, mani, o alcun altro membro del corpo, né un
discorso, né una conoscenza, né come un qualcosa che sia in un
altro differente da 1¢i, quale in un essere vivente, in terra o in cie-
lo, 0 in qualche altro luogo, ma come essa & in sé e per sé, con sé,
essendo sempre in un solo aspetto, mentre tutte le altre bellezze
hanno parte di lei, in modo tale, ad esempio, che mentre le altre
sorgono e si dileguano, in nulla essa diviene né pii1 grande né
pil piccola, e nulla subisce. [...] Questo & il giusto procedere sul-
le cose d’amore o esservi guidati da un altro, cominciando dalle
bellezze che si trovano qua, e in nome della bellezza in sé salire,
come ci si servisse di gradini, da uno a due, e da due a tutti i corpi
belli, e dai corpi belli ai bei modi di comportamento, e dai modi
di comportamento ai begli apprendimenti, e dagli apprendimen-
ti giungere a quell’apprendimento estremo, che altro non & se
non l'apprendimento di quella bellezza, e concludere conoscen-
do cosa & quella bellezza in sé. Questo & il punto della vita [...]
se mai ve n'e qualcun altro che deve essere vissuto dall’'uomo,
proprio quando contempla la bellezza in sé. E cosa pensi mai
[...] che accadrebbe a uno se vedesse 1a bellezza in sé, genuina,
pura, non mescolata, non incorporata di carni umane né di co-
lori e di ogni altra vacuitd mortale, ma potesse contemplare in
sé la bellezza divina, nel suo unico aspetto? Pensi che fosse una
vita da nulla quella di un uomo che la fissasse con lo sguardo e
la contemplasse con quello con cui si deve contemplare, e con
essa avesse convivenza senza fine? O non pensi piuttosto che sol-
tanto Ii, guardando la bellezza per quello in cui si lascia vedere,
gli avvenga di generare non immagini di virtd, perché non ¢ una
parvenza che egli tocca, ma la vera virtii, perché & il vero che egli
tocca; e generando vera virtl e nutrendola, potra accadergli di
essere caro agli dei, e, se mai ad altro uomo, potra toccare a lui
di essere immortale?»3C.

3 PLaTONE, Simposio, 210e-212a.




Avviandomi cosi al termine di questa mia riflessione mi sembra
di poter concludere che & in quella paideia pre-occupata di Amore la
possibilita per la medicina di avvicinare la misura umana. E servire
cosi quell'utopia bella in cui 'essere umano, finalmente liberato
da indigenze primarie, possa aspirare alla soddisfazione di bisogni
e desideri veramente umani; nella certezza rivelata che quel che
riconosciamo come bisogno e che anima in noi il desiderio &, in
ultima analisi, funzione di quel che per noi & Amore.

F

93

T —— e —




