
Le arti e la politica: riflessioni sociologiche

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

1

SCIENZE SOCIALI E CULTURA

Collana diretta da Laura Verdi e Mariselda Tessarolo

 

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   1 10/05/16   10:26



Milena Gammaitoni

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

2

SCIENZE SOCIALI E CULTURA

Collana diretta da Laura Verdi e Mariselda Tessarolo 

Comitato scientifico

Milly Buonanno, Università di Roma La Sapienza, Italia
Elena Buja, Universitatea Transilvania din Brasov, Romania
Maria de Săo José Corte-Real, Universidade Nova de Lisboa, Portugal
Tracie Costantino, Road Island School of Design, Providence, USA

Anna Maria Curcio, Osservatorio sui fenomeni di moda, Roma, Italia
Feiwel Kupferberg, Malmö Högskola University, Sweden
Adrian Lesenciuc, Academia Fortelor Aeriene, Brasov, Romania
Mario Morcellini, Università La Sapienza, Roma, Italia
Marìa Montes Perez, Universidad de Santiago de Compostela, España
Gianvittorio Pisapia, Università di Padova, Italia
Elena Polyudova, Russian Institute for Art Education Studies, University of California, USA

Junji Tsuchiya, Waseda University, Tokyo, Japan
Zbigniew Rykiel, Uniwersytet Rzeszowski, Rzeszów, Poland

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   2 10/05/16   10:26



Le arti e la politica: riflessioni sociologiche

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

3

Le Arti e la Politica

Prospettive sociologiche

a cura di

Milena Gammaitoni

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   3 10/05/16   10:26



Milena Gammaitoni

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

4

Si
Prima edizione: maggio 2016

ISBN 978 88 6787 522 1

© 2016 CLEUP
Cooperativa Libraria Editrice Università di Padova
35121 Padova - via Belzoni 118/3 t. 049 8753496
www.cleup.it 
www.facebook.com/cleup

    
Tutti i diritti di traduzione, riproduzione e adattamento, totale o 
parziale, con qualsiasi mezzo (compresi le copie fotostatiche e i 
microfilm) sono riservati

Progetto di copertina: Alberto Cellotto
Impaginazione ed elaborazione grafica: Patrizia Cecilian
Realizzazione grafica di copertina: Massimo Maltauro

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   4 10/05/16   10:26



Indice

 Milena Gammaitoni
 Le arti e la politica: riflessioni sociologiche 7

LE ARTI E LA POLITICA
PROSPETTIVE SOCIOLOGICHE

 Michela Murgia
1. Narrazione e Relazione  15

 Gilberto Scaramuzzo
2. Mimesis ed etica  25

 Laura Verdi
3. Mondi in fabbricazione. Intrecci tra arte e politica  31

 Marina D’Amato
4. L’arte da simbolo a prodotto  51 

 Francesca Cozzolino
5. Disegnare per agire: arti grafiche e politica  69

 nello spazio pubblico 

 Lello Savonardo
6. La musica come arma impropria: il rock, il rap  91

 e l’impegno sociale  

 Francesca Setzu
7. Gli artisti del Gruppo D e la costruzione dell’identità politica  111

 turca (1933-1951)  

 Raffaella Leproni
8. 1922: le peregrinazioni di Ulisse nella Terra Desolata  123

 Milena Gammaitoni
9. L’agire politico e la coscienza collettiva degli scrittori  141 

 in Polonia: il caso di Wisława Szymborska, Nobel 1996

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   5 10/05/16   10:26



Indice

6

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

 Chiel Monzone
10. Domenico Tempio: un poeta «a la dijuna»  173

 Giovanni Prattichizzo
11. Creatività convergente. Tendenze artistiche e politiche  193

 nella Social Network Society

 Patrizia Bonardi
12. Quando l’arte chiama la sociologia  219

Di casa in casa fino a casa di Dio  231

Poemetto collettivo

Note sugli autori 235

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   6 10/05/16   10:26



2. Mimesis ed etica

25

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

Nelle pagine che seguono si parlerà di mimesis e della rilevanza di 
questo dinamismo per il costituirsi dell’agire umano. Il termine greco non 
deve essere tradotto, qui, con il termine italiano ‘imitazione’, ma va piut-
tosto inteso come capacità di rendersi simile. Questa capacità la ritroviamo 
molto diffusa in natura. 

La riflessione sulle valenze di questa realtà è principiata con quei 
pensatori che hanno posto le basi della cultura in Occidente, questi sono 
stati capaci di nominarla e di indagarne i dinamismi a una profondità tale 
che la loro ricerca continua a essere illuminante nell’oggi.

Aristotele, nella Poetica, afferma che l’essere umano eccelle sugli altri 
animali in virtù di questa capacità, e che questo primato si rende evidente 
nella possibilità umana di realizzare opere d’arte (1448 b4 ss.).

Le opere d’arte sono anch’esse mimesis, e mimesico è il processo attra-
verso cui l’essere umano acquisisce le conoscenze fondamentali, che poi 
sviluppa attraverso successivi ri-conoscimenti, e, per questi ultimi, le 
opere d’arte costituiscono il luogo principe.

I bambini, in qualunque parte del mondo si trovino a nascere, giocano 
a fare la mimesis di persone, di animali, di cose e di personaggi fantastici 
o fantasticati1. Attraverso la ripetizione di atti, simili l’uno all’altro, si 
struttura anche il carattere, l’essere umano si impadronisce degli elemen-
ti della cultura e impara ad agire bene2.

Se rendersi simile all’altro è capacità fondamentale all’essere umano 
per comprendere e per farsi comprendere e per agire con gli altri, chi si 
occupa dell’educativo non può non avvertire l’assoluto bisogno di curare 
questa capacità, affinché il rendersi simile umano non avvenga in maniera 
casuale, ma sia in pieno possesso della volontà del soggetto, cosicché 
questi possa indirizzarlo verso il proprio bene e verso il bene della convi-
venza di cui quegli è parte.

1 Cfr. W. Benjamin, Sulla facoltà mimetica, in Angelus Novus. Saggie frammenti, a cura 
di R. Solmi, Torino, Einaudi, 2006, pp. 71-74.

2 Cfr. Aristotele, Etica nicomachea.

Mimesis ed etica

Gilberto Scaramuzzo

2

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   25 10/05/16   10:26



Gilberto Scaramuzzo

26

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

Platone aveva perfettamente intuito che nella mimesis risiede il grande 
problema per l’educazione del singolo e del cittadino3.

Poiché noi impariamo ad agire attraverso un processo mimesico, da un 
punto di vista etico il problema della formazione umana potrebbe dirsi in 
questi termini: di chi è bene fare la mimesis? A chi è bene che ci rendiamo 
simili?

Problema per l’essere umano resta sempre il poter discernere cosa è 
bene e cosa è male, cosa mi può rendere felice e cosa no; e poi, e insie-
me, il bene della convivenza e quello del singolo coincidono? È possibi-
le che quel che è bene per me lo sia anche, necessariamente, per la 
convivenza?

Per Platone e per Aristotele, seppure con approcci diversi, il bene del 
singolo e quello della convivenza non sono disgiunti; noi potremmo esse-
re più scettici rispetto a questa conclusione e nutrire forti dubbi.

E allora come procedere?
Nel processo educativo istituzionale che rende adulti nell’Occidente 

del mondo si è scelto sinora, in un qualche modo forse non del tutto 
consapevole, di mettere da parte la mimesis: questa capacità umana non 
viene di fatto educata; questa disattenzione comporta, a mio parere, il 
rischio per il soggetto umano di ritrovarsi ad agire comportamenti mime-
sici senza averne una vera coscienza4. È così possibile che giovani si possa-
no trovare a fare scelte distruttive per sé e per la convivenza in virtù di un 
desiderio di rendersi simile a qualcuno, senza avere davvero approfondito 
il senso e le conseguenze di un tale agire, ma anzi percependo di celebra-
re attraverso questo agire la propria libertà di scelta.

Io credo che i tempi siano maturi affinché la mimesis venga riconside-
rata nel processo educativo e l’attenzione da rivolgere ad essa sia valutata 
in considerazione del ruolo che essa gioca nel processo decisionale che 
porta l’essere umano a produrre il suo agire.

Il processo educativo è, comunque, condizionato da mimesis, e così 
anche accade per la formazione etica del singolo e del cittadino, ma questo 
condizionamento avviene, per lo più, in maniera inconsapevole. Io ritengo 
necessario che questo processo venga esplicitato e che i meccanismi che 
lo governano vengano, per quanto possibile, illuminati.

Quello che mi sembra possibile, necessario e urgente in questa fase 
storica è un processo di coscentizzazione di questo dinamismo umano, e 
un’intensificazione nella pratica educativa di questa attività – quella 

3 Cfr. Platone, Repubblica, Libri II, III, e X.
4 Cfr. G. Scaramuzzo, Paideia mimesis. Attualità e urgenza di una riflessione inattuale, 

Roma, Anicia, 2010.

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   26 10/05/16   10:26



2. Mimesis ed etica

27

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

mimesica –: affinché questo possa accadere, sarà necessario ripensare 
l’educazione all’utilizzo della capacità razionale, cosicché questa si ri-trovi 
a realizzare nuove sinergie con quell’altra eccellenza umana – quella 
mimesica, appunto.

Una scuola poetica

Mi sembra che i tempi siano maturi a ciò che l’apprendimento attraver-
so l’attività mimesica permei in maniera significativa la pratica didattica.

Un modo semplice di principiare il concretamento di questa pratica 
credo sia quello di porre attenzione all’agire di chi insegna e di chi educa.

Chi insegna e chi educa può iniziare a educare alla mimesis pratican-
dola in prima persona nell’atto dell’insegnare o dell’educare: questo si 
realizza semplicemente rendendosi simile alle cose che si insegnano (incar-
nando dunque la mimesis). Perché questo avvenga, è necessario che la 
realtà che si vuole insegnare sia attualmente presente al soggetto che la sta 
insegnando, in modo che i vocaboli e la gestualità che questi utilizza siano 
naturalmente simili ad essa. Ritengo, cioè, necessario che quel che si vuole 
insegnare sia vivente nel soggetto che insegna, o che educa, cosicché 
questi sarà immediatamente simile a quel che sta insegnando.

Si rende necessario, dunque, affinché questa capacità venga governata 
dagli insegnanti e dagli educatori, che il processo di formazione dell’inse-
gnante sia finalizzato all’acquisizione di questa competenza.

Altresì ritengo necessario che i discenti siano invogliati a esercitare in 
profondità la mimesis di quel che costituisce l’oggetto dell’apprendimen-
to, così che possano ri-conoscerlo attraverso un proprio agire intimo. 

Affinché il processo educativo conduca chi vi partecipa a in-tendere 
qualcosa di vero è necessario che questo proceda verso le profondità. Il 
procedimento verso le profondità è un procedimento mimesico intenzio-
nale, in questa attività razionalità e mimesicità procedono congiunte. Se 
ci si rende simili alla superficie non è possibile cogliere la vera natura 
dell’oggetto che ci si fa presente. In queste profondità, secondo l’insegna-
mento platonico, avviene l’impatto con il bene5; e secondo Aristotele 
avviene il riconoscimento dell’universale, della verità dell’universale6. 
Forse tanta approssimazione nell’agire etico che sembra caratterizzare 
l’attualità è da ricondurre a una conoscenza superficiale delle realtà su cui 

5 Cfr. Platone, Repubblica, Libro VII.
6 Cfr. H.G. Gadamer, Poetry and Mimesis, in The Relevance of the Beautiful and other 

essays, Cambridge, Cambridge University Press, 1986, p. 120.

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   27 10/05/16   10:26



Gilberto Scaramuzzo

28

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

modelliamo il nostro agire, e questa superficialità deriva, a mio parere, dal 
non essere stati educati all’uso sinergico della capacità mimesica e di quel-
la razionale, quest’altra educazione renderebbe il soggetto capace di 
procedere intenzionalmente verso uno svelamento personalizzato di ciò 
che è: verso quelle profondità dove è possibile, in una misura umana, 
l’impatto con la verità 7.

Il processo inverante la mimesis che avviene tra insegnante e allievo, 
poiché avviene tra soggetti che sono mimesici in maniera eccellente (in 
quanto soggetti umani), può procedere verso un continuo perfeziona-
mento.

Infatti, l’insegnante, mentre produce quella mimesis che è la sua lezio-
ne, può creare l’espressione della propria lezione nella comprensione 
dell’altro; può, cioè, continuamente ricercare, attraverso un procedimen-
to mimesico, cosa la sua lezione sta provocando nell’altro e, attraverso 
questa ricerca, continuamente perfezionare la sua espressione, affinché si 
possa procedere assieme – docente e discente – verso un ri-conoscimento 
più profondo e più vero; scommettendo che in quelle profondità c’è l’es-
sere e non il nulla – non morte ma vita.

Un esempio di riflessione sul ruolo dell’arte per la formazione 
all’agire umano

Orazio Costa Giovangigli, il grande maestro del teatro italiano, ha 
elaborato un metodo per la formazione all’arte teatrale che si fonda 
proprio sulla riscoperta della capacità mimesica e sulla consapevolezza 
circa i dinamismi che la caratterizzano8.

Sulla parete del Teatro della Pergola di Firenze, dentro le cui mura ha 
abitato, negli ultimi anni della sua vita, Orazio Costa, è stata posta una 
lapide che riporta in maniera essenziale – e poetica – il suo insegnamento:

Se sapete che il vostro strumento siete voi stessi, conoscete anzitutto il vostro 
strumento, consapevoli che è lo stesso strumento che danza, che canta, che 
inventa parole e crea sentimenti. Ma curatelo come l’atleta, come l’acrobata, 
come il cantante; assistetelo con tutta la vostra anima, nutritelo di cibo parca-
mente, ma senza misura corroboratelo di forza, di agilità, di rapidità, di canto, 
di danza, di poesia, di poesia e di poesia. Diverrete poesia aitante, metamorfo-
si perenne dell’io inesauribile, soffio di forme, determinati e imponderabili, di 

7 Cfr. Platone, Apologia di Socrate.
8 Cfr. G.G. Colli, Una pedagogia dell’attore. L’insegnamento di Orazio Costa, Roma, 

Bulzoni, 1996.

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   28 10/05/16   10:26



2. Mimesis ed etica

29

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

tutto investiti, capaci di assumere e di dimettere passioni, violenze, affezioni, 
restandone arricchiti e purificati... tesi alla rivelazione di ciò che l’uomo è: 
angelo della parola, acrobata dello spirito, danzatore della psiche, messaggero 
di Dio e nunzio a se stesso e all’universo di un se stesso migliore.

Costa che, come è riportato su quella stessa lapide, fu maestro di uomi-
ni prima che di attori, ci rimanda innanzitutto a riconoscere che il nostro 
strumento siamo noi stessi: egli rimanda, chi vuole fare arte nella sua vita 
– ma anche chi vuole fare della sua vita un’opera d’arte – alla consapevo-
lezza che siamo noi stessi che danziamo, che cantiamo, che inventiamo 
parole e che creiamo sentimenti. 

Raggiunta questa consapevolezza si tratta di aver cura di quello stru-
mento che siamo noi stessi e di assisterlo con tutta l’anima e di nutrirlo (è 
proprio questo il significato etimologico di educare) parcamente di cibo 
naturale, ma senza misura di cibo spirituale (forza, agilità, rapidità, canto, 
danza, poesia, poesia e poesia). Bello quest’urlo pacato di un uomo che ha 
dedicato la propria vita alla ricerca di come l’essere umano si esprime e si 
migliora, per se stesso e per gli altri; bello come ci addita quella realtà che 
più nutre: poesia.

E per quello stesso processo mimesico, a cui abbiamo accennato nella 
prima parte, ci ritroveremo a essere quello di cui ci siamo nutriti: poesia 
aitante, metamorfosi perenne dell’io inesauribile, soffio di forme, determi-
nati e imponderabili. Abitando con consapevolezza le profondità dei 
dinamismi umani ci si può rendere di tutto investiti eppur capaci di assu-
mere e di dimettere passioni, violenze, affezioni, ma restandone arricchiti e 
purificati. Si può arrivare, cioè, a godere pienamente del dinamismo catar-
tico attraverso cui la partecipazione intima anche a quell’agire umano che 
distrugge la vita può ricondurre noi a un agire che la celebra, attraverso 
un riconoscimento della disarmonia nelle profondità in cui essa si rivela. 
Giunti in quelle profondità, alla luce dell’armonia, ci si rivelerà quel che 
l’uomo veramente è: angelo della parola, acrobata dello spirito, danzatore 
della psiche, messaggero di Dio e nunzio a se stesso e all’universo di un se 
stesso migliore.

Riferimenti bibliografici

Aristotele (1973), Opere, a cura di G. Giannantoni, 4 voll., Roma-Bari, Laterza.
Benjamin W. (2006), Sulla facoltà mimetica, in Id., Angelus Novus. Saggi e fram-

menti, a cura di R. Solmi, Torino, Einaudi, pp. 71-74.
Colli G.G. (1996), Una pedagogia dell’attore. L’insegnamento di Orazio Costa, 

Roma, Bulzoni.

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   29 10/05/16   10:26



Gilberto Scaramuzzo

30

Le Arti e la Politica. Prospettive sociologiche

Gadamer H.G. (1986), Poetry and Mimesis, in The Relevance of the Beautiful and 
other essays, Cambridge, Cambridge University Press, pp. 116-122.

Platone (1997), Tutte le opere, a cura di Enrico V. Maltese, Roma, Newton 
Compton.

Scaramuzzo G. (2010), Paideia mimesis. Attualità e urgenza di una riflessione inat-
tuale, Roma, Anicia.

– (2013), Educazione poetica: dalla Poetica di Aristotele alla poetica dell’educare, 
Roma, Anicia.

Le arti e la politica_Gammaitoni.indd   30 10/05/16   10:26


