
47

Viene facile notare che spesso le aule in cui facciamo 

lezione sono allestite come spazi teatrali. Ci sono tante 

seggiole per gli spettatori rivolte verso un palco, più o 

meno grande, dove prenderà posto chi insegna. Oppure 

si riprendono le linee essenziali di un teatro greco, con 

l’orchestra posta in basso, quale spazio dove agisce il 

docente, e l’area destinata agli spettatori realizzata con 

sedute in salita graduale. 

E molte sono le caratteristiche di un buono spettacolo 

teatrale che possiamo ritrovare in una lezione ben riu-
scita.

La costituzione di uno spazio sacro d’ascolto.

Una comunione di presenze isiche e spirituali.
Un luogo che si abita con la ragione e con il sentimento. 

Aristotele nella Poetica descrive sinteticamente quel 

che caratterizza un’opera teatrale tragica. Questa è una 

creazione – una poiesi – che attraverso paura e pietà ha 
la forza di suscitare la catarsi nello spettatore. Se esten-
diamo il senso di paura e pietà riconoscendoli come 

luoghi di intensa compartecipazione umana; dove la 

paura è quella profonda di rimanere nell’ignoranza e 

di sprecare la propria umanità, o quella di entrare in 

uno spazio smisurato senza la certezza di poter ritro-
vare una propria misura; e pietà è quell’empatia con 

cui partecipiamo al sentimento dell’altro, ma anche al 

suo pensiero (e al movimento del suo pensiero); ecco 

possibile riconoscere la lezione universitaria come un 

agire che raggiunge la perfezione quando da essa si ge-
nera una puriicazione negli allievi (e nei docenti) che 

vi prendono parte; puriicazione che possiamo anche 

leggere come una ri-armonizzazione tra il mistero del 
vivere e del pensare umano con il mistero dell’universo 

di cui siamo parte.

E se pensiamo alla formazione dell’attore così come la 

declinava il grande maestro del teatro italiano, Orazio 

Costa Giovangigli, è facile vedere come questa forma-
zione costituisca un metodo per guadagnare quei carat-
teri umani che rendono bello e buono l’agire non sol-
tanto di chi è attore ma anche di chi è docente.

Il teatro nell’aula
Il docente universitario e l’artista di strada

Gilberto Scaramuzzo

Orazio Costa, che era stato, a sua volta, allievo di Jac-
ques Copeau, in continuità con il suo maestro, ritene-
va che la formazione dell’attore debba essere, prima 

di tutto, una formazione pre-occupata dell’umanità 
di quell’essere umano che salirà su un palcoscenico: 

la sua umanità, infatti, dovrà essere così vasta, e così 

capace di penetrare nelle profondità più autentiche, da 

poter consentire all’artista di dar vita sulla scena ai per-
sonaggi nati nelle fantasie di autori di ogni luogo e di 

ogni tempo. Con questi intenti, Orazio Costa, ideò, e 

sviluppò attraverso le ricerche di una vita, il suo Me-

todo mimico. Costa insegnava ai suoi allievi: a essere 

quel che si dice; a esprimere in modo da essere intesi; a 

parlare celebrando la parola afinché questa rinasca dal 
silenzio e costruisca dialogo; a servire il testo dell’auto-
re rendendosi simile con tutto il proprio esserci a quello 

svelamento che ogni capolavoro dell’arte teatrale se-
cerne nelle parole dei personaggi, al ine di accendere 
nel pubblico un ri-conoscimento di una verità che nutra 
la nostra umanità.

Ma se tutto ciò è nobile, e seppure queste analogie tra 

il fare in ambito teatrale e il fare di chi insegna possano 

dare un contributo non irrilevante per ripensare al no-
stro essere docenti; se ascoltiamo quello che afferma, 

intorno alla dificoltà dell’insegnare, un docente eccel-
lente quale era Heidegger ci rendiamo conto che, forse, 

serve ancora altro: 

«Infatti. Insegnare è più dificile che imparare. Lo si 
sa bene; ma non ci si pensa spesso. Perché insegnare 

è più dificile che imparare? Non perché chi insegna 
debba possedere una quantità maggiore di conoscen-
ze che deve in ogni momento avere a disposizione. 

Insegnare è quindi più  dificile che imparare, perché 
insegnare signiica: far imparare. Chi propriamente 
insegna non fa imparare null’altro che questo impa-
rare. Per questo motivo spesso la sua azione dà l’im-
pressione che presso di lui non si impari propriamente 

nulla, inché con la parola “imparare” si intende inav-
vertitamente soltanto l’acquisizione di conoscenze 

utili. Chi insegna precede i discenti unicamente per 

il fatto che deve imparare anche più di loro, dovendo 

imparare il far imparare. Chi insegna deve poter esse-
re più docile dei discenti. Chi insegna è molto meno 

sicuro del fatto suo di quanto non lo siano i discenti 

del loro. Per questa ragione, nel rapporto tra chi inse-
gna e chi impara, se il rapporto è vero, non entrano 

mai in gioco né l’autorità di chi sa molto, né l’inluen-
za autoritaria di chi occupa una posizione uficiale. 
Ed è per la stessa ragione che diventare insegnante 

resta una cosa elevata, che non ha nulla a che fare col 

fatto che ci sia un docente di fama»

(Heidegger M., Che cosa signiica pensare?,

Milano, SugarCo, 1978, vol. I, pp. 107-108).



48

Esistono artisti che hanno scelto di praticare una forma 

d’arte che, a uno sguardo supericiale, potrebbe appari-
re poco nobile, e il riferimento alla quale, per ripensare 

l’insegnamento accademico, potrebbe suscitare scanda-
lo; mentre, invece, io credo che da chi pratica quest’arte 

potrebbero giungerci suggestioni utili per quel che qui 

interessa. Penso, infatti, che gioverebbe al diventare in-
segnante, per come l’ha tratteggiato Heidegger, impa-
dronirsi, anche, di alcune delle abilità che sono proprie 

del teatrante di strada. 

Come, per esempio, la capacità di far partecipare il 

pubblico; o quella di riaccendere la capacità di meravi-
gliarsi; ma anche quella di parlare a persone delle cultu-
re le più diverse consentendogli di vivere un sentimento 

simile; e poi quella di costruire una comunione dove 

prima era un insieme di solitudini non in relazione; e 

ancora quella di improvvisare con arte; di conoscere a 

fondo quel che si presenta ma di costruirlo sempre con 

il pubblico; di essere, allo stesso tempo, esperti nel pro-
prio campo ed eccellenti nella relazione; di rompere lo 

spazio scenico e trasformare gli spettatori in attori; di 

far dell’errore un luogo della sapienza; di mostrare la 

propria umanità nelle sue fragilità e imperfezioni per 

poi sorprendere con le proprie capacità acquisite con 

la disciplina di un lavoro lungo, rigoroso, diuturno. Mi 

piace, a questo proposito, pensare al lavoro dei migliori 

clown che dal circo sono passati ad agire in strada.

E poi quella capacità di guadagnarsi ogni attimo di pre-
senza e di ascolto, essendo lo spettatore libero di fer-
marsi o di andare. Quanti dei nostri allievi pur essendo 

presenti in aula sono altrove con il loro cuore e con il 

loro pensiero. La mia maestra, Edda Ducci, soleva dire 

ai suoi studenti che non era suficiente la presenza isica 
per partecipare a una lezione, perché – diceva – in que-
sto senso, anche le seggiole sono presenti, ma io non 

son qui per far lezione alle seggiole. Quanto dell’esser 

presenti come le suppellettili in un aula dipende dagli 

studenti? Quanto da noi docenti?

Spesso le aule in cui facciamo lezione sono allestite come spazi teatrali.

Ci sono tante seggiole per gli spettatori rivolte verso un palco, più o meno grande, 

dove prenderà posto chi insegna. Oppure si riprendono le linee essenziali

di un teatro greco, con l’orchestra posta in basso e l’area destinata agli spettatori 

realizzata con sedute in salita graduale. E molte sono le caratteristiche di un 

buono spettacolo teatrale che possiamo ritrovare in una lezione ben riuscita



49

Dall’artista di strada si potrebbe imparare, forse, anche 

la capacità di provocare reazioni e l’ironia di chi da solo 

deve confrontarsi, senza la protezione di regole e di 

spazi predisposti, con una moltitudine di persone sco-
nosciute, e che grazie al suo lavoro d’artista si trovano 

ora a con-vivere per istanti di vita. Quell’abilità inine 
di danzare e di far danzare con lo spirito perché per un 

momento son cadute quelle barriere che impediscono di 

esprimerci, oltre ogni storia individuale e diversità isi-
ca o culturale, come partecipanti al gioco serio della ri-
conoscenza, all’alta celebrazione della nostra umanità.

Ma forse e, inine, dal grande artista di strada dovrem-
mo carpire la sua capacità di relazionarsi umanamente 

con tutti i suoi spettatori, di essere attento alla reazioni 

di ciascuno di loro, perché di quest’arte, quel guitto, 

conosce il segreto che possiede soltanto chi in-segna 
davvero. Scrive Gadamer, prima a proposito del suo 

maestro e poi di se stesso. 

Gioverebbe al diventare insegnante impadronirsi, anche, di alcune 

delle abilità che sono proprie del teatrante di strada: la capacità di 
far partecipare il pubblico; o quella di riaccendere la capacità

di meravigliarsi; e ancora quella di improvvisare con arte;

di conoscere a fondo quel che si presenta ma di costruirlo sempre 

con il pubblico; di far dell’errore un luogo della sapienza;

di mostrare la propria umanità nelle sue fragilità e imperfezioni

per poi sorprendere con le proprie capacità acquisite

con la disciplina di un lavoro lungo, rigoroso, diuturno.

«La modalità di insegnamento di Heidegger già era 

estremamente affascinante, ah sì, retoricamente magi-
strale! Non direi che i suoi lavori scritti erano ugual-
mente persuasivi, ma come oratore aveva un’enorme 

inluenza. Enorme, Lei non può nemmeno immagi-
nare. Eravamo tutti completamente catturati. [...] [L]

e mie lezioni divennero sempre migliori, e continuo a 

riconoscere questo effetto persino oggi. Sono diven-
tato un buon oratore semplicemente perché noto con 

attenzione la reazione del pubblico. E se è scarsamen-
te illuminato... – c’è un auditorium molto buio nella 
serie di auditorium in cui ricordo di aver tenuto con-
ferenze – e lì credo che parlai male perché non potevo 
scorgere l’ultima ila!»
(Kemmann, A., Heidegger come retore. Intervista a 

Hans-Georg Gadamer, in “Lo Sguardo”, n. 17, 2015 

(I), pp. 22, 27).


