
oblio 38|39    X (2020) ISSN 2039-7917 
 

76 

 
Gilberto Scaramuzzo 

 
Il senso degli oggetti 

La provocazione educativa del Realismo terminale 
 
 
 
Il movimento del Realismo Terminale sembra provocare il mondo dell’educativo a una riflessione intorno al 
ruolo che gli oggetti hanno assunto nel nostro vivere. In questo intervento si intende accogliere questa 
provocazione e valutare in che misura le opere artistiche del Realismo Terminale possano contribuire 
all’umanizzazione dell’essere umano. 
 
The Realismo Terminale movement seeks to provoke the world of education to reflect on the role that objects 
have assumed in our lives. The aim of this intervention is to welcome this provocation and to evaluate to 
what extent the artistic works of Realismo Terminale can contribute to the humanisation of the human being. 
 
 
 
1. Significanza degli oggetti e insignificanza umana  
 
Il contributo che intendo e che posso, forse, dare a questo nostro convegno ha una 
angolatura precisa: quella pedagogica. Ho avuto modo di verificare che il movimento 
letterario e artistico del Realismo Terminale ha suscitato l’interesse di esperti di 
numerose discipline ma tra questi non figurano pedagogisti. Proverò oggi, dunque, a 
colmare questa lacuna fornendo un mio contributo. Sono convinto, e cercherò di 
darvene prova, che i temi affrontati dal Realismo Terminale toccano punti rilevanti 
per una riflessione sull’educativo preoccupata dell’umanarsi dell’essere umano nel 
contesto che segna l’attualità. 
Per mostrare questi nessi inizierò riferendomi proprio al manifesto del Realismo 
Terminale. Questo manifesto apre a una riflessione provocante e inconsueta sul ruolo 
degli oggetti nel nostro vivere. In maniera atipica si segnala un fatto che è sotto gli 
occhi di tutti ma che non per questo risulta evidente: gli oggetti che noi abbiamo 
costruito per servire ai nostri bisogni non sappiamo più bene per che cosa ci servano 
e, soprattutto, essi stanno a tal punto invadendo con la loro insignificanza ontologica 
il nostro vivere, al segno di spingere noi umani che li abbiamo creati e la natura tutta 
quasi fuori da ogni orizzonte di senso. 
In questa prospettiva una delle cose che mi sembra faccia il Realismo Terminale è 
qualcosa di molto semplice eppure capace di produrre un effetto significativo: il 
Realismo Terminale mostra l’orlo di un abisso, a cui siamo giunti quasi senza 
accorgercene, e lo fa esponendo a un senso paradossale gli oggetti e dimostrando, 
attraverso l’efficacia della creazione poetica, che essi possono effettivamente reggere 
a questa esposizione. Quest’azione ci costringe a guardare con occhi nuovi agli 



oblio 38|39    X (2020) ISSN 2039-7917 
 

77 

oggetti, e così vedere impietosamente il senso che essi hanno oramai assunto nel 
nostro vivere. Le poesie degli autori del Realismo Terminale cantano nei loro 
molteplici versi che il problema non sono gli oggetti ma il fatto che noi abbiamo 
perso una relazione umanamente appropriata col senso degli oggetti.  
Il fine del Realismo Terminale sembra, dunque, essere quello di provocare un 
risveglio di umanità nell’essere umano. Lo strumento poetico principe per operare 
questa azione umanante è la «similitudine rovesciata»:  
 
La «similitudine rovesciata» è l’utensile per eccellenza del «realismo terminale»; il registro, la chiave di 
volta, è l’ironia. Ridiamo sull’orlo dell’abisso, non senza una residua speranza: che l’uomo, deriso, si 
ravveda. Vogliamo che, a forza di essere messo e tenuto a testa in giù, un po’ di sangue gli torni a irrorare il 
cervello. Perché la mente non sia solo una playstation.1 
 
Il Realismo Terminale quando costruisce una poesia usa, dunque, similitudini 
rovesciate: metafore invertite (non più la natura per significare le cose, ma gli oggetti 
per significare la natura) di cui in questo convegno abbiamo avuto convincenti 
esemplificazioni. In ciò facendo, implicitamente, torna a ridare senso agli oggetti: 
una significanza magnificata che ci costringe a vedere, quasi in una gigantografia, gli 
oggetti in quanto oggetti. Quasi in un teorema che propone la sua dimostrazione per 
assurdo, il Realismo Terminale ci mostra impietosamente, eppure ironicamente, che 
se noi perdiamo il senso per il significato degli oggetti, noi perdiamo un equilibrio 
essenziale, quell’equilibrio naturalmente umano che ci fa vivere bene, perché gli 
oggetti ci servono sì, ma ci servono nella misura in cui rimangono i nostri oggetti. Se 
noi perdiamo il senso per il significato degli oggetti, noi perdiamo il senso della 
nostra umanità e della vita tutta. Usciamo dalla significanza del mistero della vita per 
entrare nell’insignificanza di un mondo costruito oggettivamente. 
  
2. Quando anche il soggetto diventa oggetto 
 
Oltre a quanto sin qui annotato, mi sembra che il Realismo Terminale abbia la forza 
di costringerci a un’altra riflessione. Ogni adulto, almeno qui in Occidente, sembra 
avere oramai raggiunto una facilità pericolosa nel dire “gli oggetti”, e ciascuno di noi 
crede di poterli distinguere bene da quello che oggetto non è. Eppure, guardando 
soltanto un pochino più a fondo, è facile notare come noi, abitanti dell’Occidente del 
mondo, spesso consideriamo la natura tutta, e in essa anche l'essere umano, come un 
oggetto. E, in verità, mi spingerei a sostenere che noi non soltanto abbiamo difficoltà 
a utilizzare gli oggetti come oggetti, ma che abbiamo difficoltà anche a considerare 
un essere umano nella sua soggettività, fino al segno che possiamo considerare come 
eccezionali i momenti in cui questo accade. Assai più spesso di quanto lo 
consideriamo un soggetto, noi l’essere umano lo usiamo proprio come se fosse un 
oggetto.  
                                                       
1 G. Oldani - G. Langella - E. Salibra, A testa in giù. Manifesto breve del Realismo terminale, in G. Langella (a cura di), 
Luci di posizione. Poesie per il nuovo millennio, Milano, Mursia, 2017, p. 22. 



oblio 38|39    X (2020) ISSN 2039-7917 
 

78 

Mi sembra, dunque, di poter individuare due rischi per l’umanizzarsi dell’essere 
umano che il Realismo Terminale, in modo poetico, ci aiuta non soltanto a enucleare, 
ma a risentire interiormente: il primo è quello di perdere il senso che hanno gli 
oggetti per noi, diventando via via incapaci di relazionarci a loro per le loro qualità di 
oggetti; il secondo rischio è quello di scambiare la natura tutta, e in essa l'essere 
umano, per un oggetto.  
Il pensare nuovamente agli oggetti, direi meglio, questo pensare che si costituisce 
attraverso gli oggetti, a cui ci costringe con la sua poetica il Realismo Terminale, ci 
costringe anche a pensare al rapporto che abbiamo come esseri umani con gli altri 
esseri umani. Questo aiuto a guardare con occhi nuovi agli oggetti, quasi 
ingigantendone il loro valore e invertendo il senso che ci appariva come quello 
naturale della realtà, mi sembra un lavoro di inestimabile valore che la poesia può 
fare e che il Realismo Terminale effettivamente fa. Ritrovarci impegnati 
nell’intendere a cosa serva un determinato oggetto, anche reinventandone il senso, ci 
fa ritrovare non più in disarmonia con l’oggetto. La disarmonia, infatti, nasce quando 
noi perdiamo il controllo sul senso che le cose hanno per noi. Quindi riscoprire 
l'oggetto in quanto oggetto, comporta anche, implicitamente, riscoprire il soggetto in 
quanto soggetto (anche se questa non è una tematica direttamente affrontata dal 
Realismo Terminale): a questo ci può far giungere la vostra fatica creativa. Leggendo 
le poesie siamo noi umani che torniamo a dare senso all'oggetto: a questo esercizio 
fondamentale il Realismo Terminale ci abilita; il poeta ci fa risvegliare da un torpore 
pericoloso e ci fa ricordare qualcosa di fondamentale: siamo noi soggetti che 
dobbiamo dare il senso all'oggetto e non lasciar accadere che sia l’oggetto a dare 
senso a noi! 
Ma che senso possiamo ridare oggi, nella realtà e non nella poesia, agli oggetti? 
Viviamo in un mondo in cui esiste sempre più prepotentemente e utilmente 
(guardiamo soltanto al caso di questa ultima pandemia – mi permetto di aggiungere 
qui, scrivendo questo saggio ad alcuni mesi di distanza dal nostro convegno –) la 
virtualità.  
Questa nuova dimensione della realtà – la virtualità – consente a ogni essere umano 
di oggettificarsi, di reiventare se stesso strumentalizzando questa creazione ai propri 
bisogni e desideri. Abbiamo perso il sentimento della necessarietà della materialità 
dell’incontro, della fisicità come caratteristica necessaria all’incontro. Noi stessi ci 
manipoliamo come un oggetto e ci costruiamo profili: facendoci descrivere da alcune 
immagini piuttosto che da altre, ci ricreiamo come oggetti virtuali al fine di 
aumentare le nostre possibilità di incontri, anch’essi virtuali. Queste brevi 
annotazioni mi consentono di aprire un'altra riflessione, causata anch’essa dalle 
provocazioni ironiche del Realismo Terminale, che vorrei, in una qualche misura, 
condividere con voi: quella sulla corporeità versus la virtualità. O, forse meglio, 
questo aspetto ossimorico della nostra consistenza attuale: la nostra corporeità e la 
nostra virtualità.  



oblio 38|39    X (2020) ISSN 2039-7917 
 

79 

Spesso sembriamo dimenticare quanto il corpo ci sia di aiuto, e fin dalla tenera età, 
per capire il senso delle cose, e tra esse anche il senso degli oggetti con cui veniamo 
in contatto. Questo nostro vivere in un mondo dove il corpo sta, in qualche modo, e 
sempre più, perdendo rilevanza apre a una domanda sulla quale vorrei condividere 
con voi alcune considerazioni: perché è andata costruendosi questa degenerazione nel 
nostro rapporto con gli oggetti che il Realismo Terminale mette così bene in 
evidenza?  
Gli oggetti servivano, e gli oggetti ancora ci servono, però quella che noi stiamo 
sviluppando come modalità di relazionarci a essi sembra avere le caratteristiche di un 
meccanismo perverso, e questa perversione sembra avere raggiunto uno stadio 
terminale. Ma da dove può essersi generata questa possibilità di perversione in un 
rapporto che doveva avere un esito scontato, visto che era stato da noi stessi posto? 
Forse, io credo, le risposte a questo interrogativo possono venirci da un investigare 
focalizzato sul corpo. 
 
3. Il corpo che dava senso agli oggetti 
 
La corporeità sta, in qualche modo, perdendo rilevanza con l’affermarsi della 
virtualità. È facile costatare che la possibilità, che ci consente il mondo virtuale, di 
poter dire “io” senza che la fisicità del nostro corpo venga a manifestarsi, già è segno 
evidente di questa perdita di rilevanza della presenza corporea. Ma anche soltanto 
permanendo nel mondo reale assistiamo a fenomeni che rinforzano questo 
diminuendo della rilevanza del corpo: il corpo si muove sempre meno, noi sempre 
più chiediamo ai bambini di non muoversi: a scuola, ma anche in famiglia, e fin da 
piccini, la richiesta di stare fermi sembra farsi quella dominante. Sta’ fermo! Sembra 
essere un ritornello che ascoltiamo ovunque ci siano dei bambini che cercano di 
secondare la vita che sentono vibrare in sé come necessità di movimento 
corporeo/spirituale. 
Noi invitiamo, incitiamo (e a volte costringiamo) i corpi a non muoversi, e la 
virtualità contribuisce e facilita questo nostro invito. Come conseguenza necessaria di 
questo atteggiamento, noi abbiamo sempre più bambini e ragazzi che stanno seduti e 
che non rigiocano quello che si gioca in loro. L’espressione «rigioco» è di un 
antropologo francese, un religioso gesuita che insegnava alla Sorbona, Marcel 
Jousse.2 Egli affermava che vi è la dimensione del gioco che accade quando io colgo 
qualcosa: nel gioco qualcosa si imprime in me. E poi c’è la dimensione del rigioco, 
che accade quando io esprimo quello che si è impresso in me nella fase del gioco. Ed 
è attraverso il rigioco che il soggetto si appropria (apprende e comprende) quella 
realtà che si era prima giocata in lui o in lei. Non è difficile notare che noi, oggi, 
viviamo sempre più in un mondo in cui si rigioca pochissimo: mentre moltissimo 
arriva dentro di noi come gioco, il rigioco sembra farsi sempre più povero. Ed è 

                                                       
2 M. Jousse, L’antropologia del gesto, Roma, Edizioni Paoline, 1979. 



oblio 38|39    X (2020) ISSN 2039-7917 
 

80 

proprio il momento espressivo – quello del rigioco – il momento in cui noi 
riconosciamo le cose: ce ne appropriamo dando loro la giusta misura per noi.  
Di questa disattenzione al rigioco si è resa grandemente responsabile anche 
l’istituzione scolastica in tutti i suoi ordini e gradi. Qui possiamo guardare alle nostre 
aule universitarie: non sono concepite in modo da favorire il rigioco corporeo, 
tutt’altro. Sono aule in cui si entra e ci si incastra tra un banco e una sedia, non ci 
sono spazi per il movimento. Anche quelle aule destinate a formare gli insegnanti 
della scuola dell'infanzia sono aule in cui si entra per andare immediatamente a 
intrappolare il proprio corpo in modo che i movimenti siano ridotti al minimo. Noi 
sembriamo procedere senza alcun timore, per una ignoranza che in alcuni luoghi è 
davvero colpevole, verso un’umiliazione, un annichilimento del corpo in quella che è 
la sua dimensione più naturale, quella del movimento. 
E quel corpo che ci aiutava a comprendere il senso delle cose diventa un oggetto che 
continuamente si poggia. E anche quei cortili, che voi così ben descrivete in più di 
una vostra poesia, e che erano quei cortili dove si andava a giocare e a rigiocare, oggi 
sono pieni di automobili. Oggi non si va più in strada a rigiocare. Quindi i bambini 
dove possono andare per esprimersi liberamente e rigiocare quel che si è giocato in 
loro? Dove può vivere oggi questo nostro corpo la sua naturale vita fatta di 
movimento?  
Eppure, il corpo era (ed è ancora, nonostante tutto) necessario per conoscere e ri-
conoscere le cose del mondo. Perché il corpo, rendendosi simile all’altro da sé che ha 
conosciuto in sé attraverso il gioco, consente al soggetto di intendere il senso delle 
cose del mondo, di capirne il significato misurandolo nella propria interiorità. Questo 
il valore antropologico di quel giocare e rigiocare antico quanto l’essere umano, di 
cui si parla fin dalle origini greche della nostra civiltà, e da cui nasce anche la poesia: 
la mimesis. Facile rimandare qui alla Poetica di Aristotele (1448b ss.). Noi – 
affermava il filosofo – attraverso la mimesis apprendiamo e comprendiamo: 
rendendoci simili, nel gesto e nella voce, all’altro da noi, apprendiamo e 
comprendiamo, fin da quando siamo piccini.  
Il rischio per noi oggi, in questo scenario apocalittico e reale che ci consegna, come 
in uno specchio in cui fa male specchiarsi, il Realismo Terminale, è quello di renderci 
passivamente simili alle cose senza riappropriarci, attraverso il rigioco, del senso che 
le cose possono avere per noi, e ci ritroviamo così a svanire noi nella loro 
insignificanza. E questo è, in qualche modo, morire! Mi piacerà finire questo mio 
intervento rileggendo con voi alcune righe di Luigi Pirandello, per darvi conto di 
quanto appena affermato. In una novella, breve e toccante, egli ci descrive le 
possibilità del nostro relazionarci agli oggetti, e queste modalità descrivono anche 
quel che è vivere e quel che è morire. La novella parla, infatti, degli ultimi bagliori di 
vita del protagonista, gli attimi che immediatamente precedono, e il momento in cui 
effettivamente si realizza, il passaggio definitivo, e tutto il suo raccontare si concentra 
sulla modalità con cui ci immedesimiamo nelle cose. Anche qui la forma della 
comunicazione è quella poetica, una modalità di comunicazione particolarmente 



oblio 38|39    X (2020) ISSN 2039-7917 
 

81 

efficace per sortire un’azione veramente educante, perché tocca le fibre profonde 
dell’altro a cui si rivolge e lascia l’altro libero di fare le sue scelte nel luogo autentico 
della propria interiorità. Sarà allora facile, grazie alla pagina pirandelliana, ri-sentire 
in noi questo svanire del corpo, questo tramonto della corporeità che si realizza nel 
diventare le cose senza poter più rigiocare: quando non si rigioca più a essere le cose 
si finisce per esserne giocati. Nella novella si parla del passaggio dalla vita alla 
morte, per noi il rischio è quello di morire pur restando ancora in vita.  
Lasciando ora Pirandello, per riprenderlo poi, con le sue vere parole, nella 
conclusione, provo a tirare alcune somme da quello che finora ho annodato. 
 
4. Quel che gli oggetti non hanno 
 
Abbiamo sin qui visto che se smettiamo di dare un nostro senso agli oggetti, noi 
rischiamo di svanire in essi, perché essi si impongono a noi con le qualità che essi 
hanno in sé. Il Realismo Terminale, come ho precedentemente sostenuto, ci presenta 
questo svelamento con un registro ironico e, facendoci esperire la naturalità con cui 
oramai ci appare un procedimento del tutto opposto a quello naturale, riesce a 
infliggere un colpo che scuote. Sì, voi poeti del Realismo Terminale tornate da 
soggetti a ridare senso agli oggetti; proponendoli come elemento paradigmatico nelle 
similitudini invertite voi, paradossalmente ma con tangibile efficacia, ridate senso 
vero agli oggetti, costringete a una riscoperta che inquieta e responsabilizza. E questo 
secondo me è l’elemento educativo della vostra proposta. Voi ci mostrate il rigioco 
che consente la vera riappropriazione del reale.  
Che cosa hanno e che cosa non hanno gli oggetti con cui ci identifichiamo?  
Gli oggetti hanno la fisicità, quindi noi, attraversando una fase storica in cui la fisicità 
sta perdendo consistenza (come ho avuto modo di accennare) ci ritroviamo quasi 
attratti dalle cose che certamente una loro fisicità ce l’hanno, anzi in ciò consistono 
primamente. Gli oggetti sono reali, ma il realismo a cui abbiamo spinto le cose, ha 
impregnato del loro realismo anche la nostra realtà. Quindi è bene chiederci che cosa 
non hanno gli oggetti per intravedere l’abisso in cui tendiamo a sprofondare se la loro 
realtà assorbe la nostra. Quello che non hanno gli oggetti è proprio quello che non 
riusciremo a curare, e perciò forse saremo condannati a perdere, se ci assimiliamo a 
essi?  
Gli oggetti non hanno la capacità di appassionarsi. 
Gli oggetti non hanno la capacità di amare.  
Gli oggetti non hanno la capacità di essere creativi.  
Gli oggetti non hanno la capacità di essere poetici (a meno che un essere umano non 
li riscopra nella loro dimensione poetica).  
Gli oggetti non hanno la capacità di essere solidali. 
Allora questo aiuto che voi ci donate, questo farci coscienti della deriva in cui 
possiamo sprofondare, è un aiuto che veramente ci stabilizza: ci dà senso perché ci fa 
ricostruire senso. Infatti, che cosa provoca in noi questo vivere in relazione con gli 



oblio 38|39    X (2020) ISSN 2039-7917 
 

82 

oggetti lasciando che siano loro a dare un senso a noi, anziché noi a loro? Gli oggetti 
da che cosa ci allontanano soprattutto?  
Essi ci distraggono dall’impatto con l’essere. Essi ci allontanano dalla partecipazione 
ontologica, dall’accogliere il movimento profondo che lega tutte le cose. Perché, 
banalmente, gli oggetti in se stessi non possono cogliere o esprimere l’essere. 
Può, forse, a questo proposito tornare utile rileggere alcune pagine della Repubblica 
di Platone. Quelle in cui troviamo la condanna della mimesis, e con essa la condanna 
della poesia. Questa condanna trova la sua ratio nel fatto che esiste una mimesis e un 
fare poietico che ci inducono a un allontanamento dall’impatto con l’essere. Mentre 
denuncia questa possibile deriva, Platone ci suggerisce anche quel farmaco che ci 
preserva da ogni diminuzione di umanità: conoscere la vera natura della mimesis. E 
mi sembra che in ciò si possa valutare anche il vostro impegno, far ri-conoscere 
l’oggetto, ri-velarlo, mostrare l’evidenza di quel che, forse per la troppa luce che ha 
conquistato, non riusciamo più veramente a vedere. E quindi questo ri-conoscimento 
dell’oggetto, che apparentemente rendete agevole, perché sapete parlare il linguaggio 
che ciascuno può intercettare, in verità lo problematizzate nell’interiorità del lettore, 
provocando il desiderio di un riscatto per riaffermare la nostra umanità senza 
soccombere nell’oggetto. E così questo mondo generato della vostra poesia, in cui gli 
oggetti giganteggiano, costringe noi a ri-valutarli, perché costringe a interrogarsi su 
quello che l’oggetto è in sé attraverso la riscoperta inquietante di quello che esso è 
per noi. Questa ri-valutazione dell’oggetto che vive nella vostra poesia, questo 
conferirgli il massimo degli onori, ci consegna una magnificazione che 
paradossalmente rivela al meglio proprio l’essere limitato dell’oggetto, e ci costringe 
ad attivarci per ricostruire il nostro relazionarci a esso secondo una misura umana, e 
così scongiurare quell’allontanamento dall’impatto con l’essere che noi viviamo 
quando non riconosciamo la cosa nel suo valore di oggetto, e assimilandoci ad essa ci 
condanniamo a mortificare il senso della nostra esistenza. 
Ora, senza più abusare della vostra pazienza, leggo alcuni passaggi della novella di 
Pirandello. Parole che ci aiutano ad avvertire come, quasi senza accorgercene, in 
fondo, perdere il senso della relazione con le cose sia un po’ come morire. Si tratta 
della novella Di sera, un geranio: 
 
Già, ma ora, senza più il corpo, è questa pena ora, è questo sgomento del suo disgregarsi e diffondersi in ogni 
cosa, a cui, per tenersi, torna a aderire ma, aderendovi, la paura di nuovo, non d’addormentarsi, ma del suo 
svanire nella cosa che resta là per sé, senza più lui: oggetto: orologio sul comodino, quadretto alla parete, 
lampada rosea sospesa in mezzo alla camera.  
Lui è ora quelle cose; non più com’erano, quando avevano ancora un senso per lui; quelle cose che per se 
stesse non hanno alcun senso e che ora dunque non sono più niente per lui. 
E questo è morire.3 
 
 
 
 

                                                       
3 L. Pirandello, Di sera, un geranio, in Idem, Novelle per un anno, vol. III, t. 1, Milano, Mondadori, 1997, p. 677. 


	1-Frontespizio - prime pagine
	2-Indice generale INDICE GENERALE
	3-Editoriale 38-39
	Rubriche_38-39
	In circolo_38-39
	3 IN CIRCOLO frontespizio
	4 Blasucci, Introduzione alle «Ricordanze»
	5 Luigi Blasucci commenta i Canti
	6 Allegrini, Sull'edizione dei Canti di Leopardi a cura di Luigi Blasucci
	7 Feo, Un obiettivo centrato sui Canti
	8 Dondero, Le schede metriche nel commento ai Canti di Luigi Blasucci
	9 Prete, Il commento di Luigi Blasucci ai Canti leopardiani. Qualche considerazione
	10 Merola, Aginizioni e ricacci

	A fuoco_38-39
	11 A FUOCO frontespizio
	12 Langella, Prime notizie sul Realismo Terminale
	13 Canta, Cultura e società sotto la lente del Realismo Terminale
	14 Scaramuzzo, Il senso degli oggetti
	15 Casella, A testa in giù come il baobab
	16 Turco, Geografia e poesia
	17 Verbaro, Al confine del post-umano. Visione e poesia nel Realismo Terminale
	18 Venturini, Letteratura, realtà, impegno
	19 Oldani, La poetica epocale del Realismo Terminale
	20 Di Malta, Gli assemblage di Pino Canta artista realistico terminale

	Saggi_38-39
	21 SAGGI frontespizio
	22 d'Ascia, Infinitismo leopardiano e autorità etnografica
	23 Ferraro, Demoni di Sicilia. Il nichilismo europeo di Federico De Roberto
	24 Giovannuzzi, Archelogia di Mario Benedetti
	25 Lo Monaco, Il graphic novel tra avanguardia e underground
	26 Pontillo, Musei narrati
	27 Vegliante, De Signoribus, Leopardi, mélancolie et résistence

	Voci_38-39
	28 VOCI frontespizio
	29 Porciani, Il corpo docente e l’esperienza della distanza 
	30 Bertoni, La televendita del sapere
	31 Falcetto, Ecchisiamonòi
	32 Innocenti, «Un bambino, un insegnante...»
	33 Langella, Spazi fisici, realtà virtuali
	34 Merola, Gestire l'emergenza
	35 Portesine, La distanza della didattica
	36 Sechi, Il docente digitale


	38-39 RECENSIONI frontespizio
	Recensioni_38-39
	1827
	1828
	1829
	1830
	1831
	1832
	1833
	1834
	1835
	1836
	1837
	1838
	1839
	1840
	1841
	1842
	1843
	1844
	1845
	1846
	1847
	1848
	1849
	1850
	1851
	1852
	1853
	1854
	1855
	1856
	1857
	1858
	1859
	1860
	1861
	1862
	1863
	1864
	1865

	4-pagina ZZZZ

