oblio 38 139 X (2020) ISSN 2039-7917

Gilberto Scaramuzzo

Il senso degli oggetti
La provocazione educativa del Realismo terminale

Il movimento del Realismo Terminale sembra provocare il mondo dell’educativo a una riflessione intorno al
ruolo che gli oggetti hanno assunto nel nostro vivere. In questo intervento si intende accogliere questa
provocazione e valutare in che misura le opere artistiche del Realismo Terminale possano contribuire
all’umanizzazione dell’essere umano.

The Realismo Terminale movement seeks to provoke the world of education to reflect on the role that objects
have assumed in our lives. The aim of this intervention is to welcome this provocation and to evaluate to
what extent the artistic works of Realismo Terminale can contribute to the humanisation of the human being.

1. Significanza degli oggetti e insignificanza umana

I1 contributo che intendo e che posso, forse, dare a questo nostro convegno ha una
angolatura precisa: quella pedagogica. Ho avuto modo di verificare che il movimento
letterario e artistico del Realismo Terminale ha suscitato I’interesse di esperti di
numerose discipline ma tra questi non figurano pedagogisti. Provero oggi, dunque, a
colmare questa lacuna fornendo un mio contributo. Sono convinto, e cerchero di
darvene prova, che i temi affrontati dal Realismo Terminale toccano punti rilevanti
per una riflessione sull’educativo preoccupata dell’'umanarsi dell’essere umano nel
contesto che segna I’attualita.

Per mostrare questi nessi iniziero riferendomi proprio al manifesto del Realismo
Terminale. Questo manifesto apre a una riflessione provocante e inconsueta sul ruolo
degli oggetti nel nostro vivere. In maniera atipica si segnala un fatto che ¢ sotto gli
occhi di tutti ma che non per questo risulta evidente: gli oggetti che noi abbiamo
costruito per servire ai nostri bisogni non sappiamo piu bene per che cosa ci servano
e, soprattutto, essi stanno a tal punto invadendo con la loro insignificanza ontologica
il nostro vivere, al segno di spingere noi umani che 1i abbiamo creati e la natura tutta
quasi fuori da ogni orizzonte di senso.

In questa prospettiva una delle cose che mi sembra faccia i1l Realismo Terminale ¢
qualcosa di molto semplice eppure capace di produrre un effetto significativo: il
Realismo Terminale mostra I’orlo di un abisso, a cui siamo giunti quasi senza
accorgercene, ¢ lo fa esponendo a un senso paradossale gli oggetti e dimostrando,
attraverso 1’efficacia della creazione poetica, che essi possono effettivamente reggere
a questa esposizione. Quest’azione ci costringe a guardare con occhi nuovi agli

76



oblio 38 139 X (2020) ISSN 2039-7917

oggetti, e cosi vedere impietosamente il senso che essi hanno oramai assunto nel
nostro vivere. Le poesie degli autori del Realismo Terminale cantano nei loro
molteplici versi che il problema non sono gli oggetti ma il fatto che noi abbiamo
perso una relazione umanamente appropriata col senso degli oggetti.

Il fine del Realismo Terminale sembra, dunque, essere quello di provocare un
risveglio di umanita nell’essere umano. Lo strumento poetico principe per operare
questa azione umanante ¢ la «similitudine rovesciatay:

La «similitudine rovesciata» ¢ 1’utensile per eccellenza del «realismo terminaley; il registro, la chiave di
volta, ¢ I’ironia. Ridiamo sull’orlo dell’abisso, non senza una residua speranza: che 1’uomo, deriso, si
ravveda. Vogliamo che, a forza di essere messo e tenuto a testa in giu, un po’ di sangue gli torni a irrorare il
cervello. Perché la mente non sia solo una playstation.'

I1 Realismo Terminale quando costruisce una poesia usa, dunque, similitudini
rovesciate: metafore invertite (non piu la natura per significare le cose, ma gli oggetti
per significare la natura) di cui in questo convegno abbiamo avuto convincenti
esemplificazioni. In ci0 facendo, implicitamente, torna a ridare senso agli oggetti:
una significanza magnificata che ci costringe a vedere, quasi in una gigantografia, gli
oggetti in quanto oggetti. Quasi in un teorema che propone la sua dimostrazione per
assurdo, il Realismo Terminale ci mostra impietosamente, eppure ironicamente, che
se noi perdiamo il senso per il significato degli oggetti, noi perdiamo un equilibrio
essenziale, quell’equilibrio naturalmente umano che ci fa vivere bene, perché gli
oggetti ci servono si, ma ci servono nella misura in cui rimangono 1 nostri oggetti. Se
noi perdiamo il senso per il significato degli oggetti, noi perdiamo il senso della
nostra umanita e della vita tutta. Usciamo dalla significanza del mistero della vita per
entrare nell’insignificanza di un mondo costruito oggettivamente.

2. Quando anche il soggetto diventa oggetto

Oltre a quanto sin qui annotato, mi sembra che il Realismo Terminale abbia la forza
di costringerci a un’altra riflessione. Ogni adulto, almeno qui in Occidente, sembra
avere oramai raggiunto una facilita pericolosa nel dire “gli oggetti”, e ciascuno di noi
crede di poterli distinguere bene da quello che oggetto non ¢. Eppure, guardando
soltanto un pochino piu a fondo, ¢ facile notare come noi, abitanti dell’Occidente del
mondo, spesso consideriamo la natura tutta, e in essa anche 1'essere umano, come un
oggetto. E, in verita, mi spingerei a sostenere che noi non soltanto abbiamo difficolta
a utilizzare gli oggetti come oggetti, ma che abbiamo difficolta anche a considerare
un essere umano nella sua soggettivita, fino al segno che possiamo considerare come
eccezionali 1 momenti in cui questo accade. Assai piu spesso di quanto lo
consideriamo un soggetto, noi I’essere umano lo usiamo proprio come se fosse un
oggetto.

' G. Oldani - G. Langella - E. Salibra, 4 testa in gii.. Manifesto breve del Realismo terminale, in G. Langella (a cura di),
Luci di posizione. Poesie per il nuovo millennio, Milano, Mursia, 2017, p. 22.

77



oblio 38 139 X (2020) ISSN 2039-7917

Mi sembra, dunque, di poter individuare due rischi per ’'umanizzarsi dell’essere
umano che il Realismo Terminale, in modo poetico, ci aiuta non soltanto a enucleare,
ma a risentire interiormente: il primo ¢ quello di perdere il senso che hanno gli
oggetti per noi, diventando via via incapaci di relazionarci a loro per le loro qualita di
oggetti; il secondo rischio ¢ quello di scambiare la natura tutta, e in essa l'essere
umano, per un oggetto.

Il pensare nuovamente agli oggetti, direi meglio, questo pensare che si costituisce
attraverso gli oggetti, a cui ci costringe con la sua poetica il Realismo Terminale, ci
costringe anche a pensare al rapporto che abbiamo come esseri umani con gli altri
esseri umani. Questo aiuto a guardare con occhi nuovi agli oggetti, quasi
ingigantendone il loro valore e invertendo il senso che ci appariva come quello
naturale della realta, mi sembra un lavoro di inestimabile valore che la poesia puo
fare e che il Realismo Terminale effettivamente fa. Ritrovarci impegnati
nell’intendere a cosa serva un determinato oggetto, anche reinventandone il senso, ci
fa ritrovare non piu in disarmonia con 1’oggetto. La disarmonia, infatti, nasce quando
noi perdiamo il controllo sul senso che le cose hanno per noi. Quindi riscoprire
I'oggetto in quanto oggetto, comporta anche, implicitamente, riscoprire il soggetto in
quanto soggetto (anche se questa non ¢ una tematica direttamente affrontata dal
Realismo Terminale): a questo ci puo far giungere la vostra fatica creativa. Leggendo
le poesie siamo noi umani che torniamo a dare senso all'oggetto: a questo esercizio
fondamentale il Realismo Terminale ci abilita; il poeta ci fa risvegliare da un torpore
pericoloso e ci fa ricordare qualcosa di fondamentale: siamo noi soggetti che
dobbiamo dare il senso all'oggetto e non lasciar accadere che sia I’oggetto a dare
senso a noi!

Ma che senso possiamo ridare oggi, nella realta e non nella poesia, agli oggetti?
Viviamo in un mondo in cui esiste sempre piu prepotentemente e utilmente
(guardiamo soltanto al caso di questa ultima pandemia — mi permetto di aggiungere
qui, scrivendo questo saggio ad alcuni mesi di distanza dal nostro convegno —) la
virtualita.

Questa nuova dimensione della realta — la virtualita — consente a ogni essere umano
di oggettificarsi, di reiventare se stesso strumentalizzando questa creazione ai propri
bisogni e desideri. Abbiamo perso il sentimento della necessarieta della materialita
dell’incontro, della fisicita come caratteristica necessaria all’incontro. Noi stessi ci
manipoliamo come un oggetto e ci costruiamo profili: facendoci descrivere da alcune
immagini piuttosto che da altre, ci ricreiamo come oggetti virtuali al fine di
aumentare le nostre possibilita di incontri, anch’essi virtuali. Queste brevi
annotazioni mi consentono di aprire un'altra riflessione, causata anch’essa dalle
provocazioni ironiche del Realismo Terminale, che vorrei, in una qualche misura,
condividere con voi: quella sulla corporeita versus la virtualita. O, forse meglio,
questo aspetto ossimorico della nostra consistenza attuale: la nostra corporeita e la
nostra virtualita.

78



oblio 38 139 X (2020) ISSN 2039-7917

Spesso sembriamo dimenticare quanto il corpo ci sia di aiuto, e fin dalla tenera eta,
per capire il senso delle cose, e tra esse anche il senso degli oggetti con cui veniamo
in contatto. Questo nostro vivere in un mondo dove il corpo sta, in qualche modo, e
sempre piu, perdendo rilevanza apre a una domanda sulla quale vorrei condividere
con voi alcune considerazioni: perché ¢ andata costruendosi questa degenerazione nel
nostro rapporto con gli oggetti che il Realismo Terminale mette cosi bene in
evidenza?

Gli oggetti servivano, e gli oggetti ancora ci servono, perd quella che noi stiamo
sviluppando come modalita di relazionarci a essi sembra avere le caratteristiche di un
meccanismo perverso, € questa perversione sembra avere raggiunto uno stadio
terminale. Ma da dove puo essersi generata questa possibilita di perversione in un
rapporto che doveva avere un esito scontato, visto che era stato da noi stessi posto?
Forse, io credo, le risposte a questo interrogativo possono venirci da un investigare
focalizzato sul corpo.

3. 1l corpo che dava senso agli oggetti

La corporeita sta, in qualche modo, perdendo rilevanza con I’affermarsi della
virtualita. E facile costatare che la possibilita, che ci consente il mondo virtuale, di
poter dire “i0” senza che la fisicita del nostro corpo venga a manifestarsi, gia ¢ segno
evidente di questa perdita di rilevanza della presenza corporea. Ma anche soltanto
permanendo nel mondo reale assistiamo a fenomeni che rinforzano questo
diminuendo della rilevanza del corpo: il corpo si muove sempre meno, noi sempre
piu chiediamo ai bambini di non muoversi: a scuola, ma anche in famiglia, e fin da
piccini, la richiesta di stare fermi sembra farsi quella dominante. Sta’ fermo! Sembra
essere un ritornello che ascoltiamo ovunque ci siano dei bambini che cercano di
secondare la vita che sentono vibrare in s€ come necessita di movimento
corporeo/spirituale.

Noi invitiamo, incitiamo (e a volte costringiamo) i corpi a non muoversi, € la
virtualita contribuisce e facilita questo nostro invito. Come conseguenza necessaria di
questo atteggiamento, noi abbiamo sempre pit bambini e ragazzi che stanno seduti e
che non rigiocano quello che si gioca in loro. L espressione «rigioco» ¢ di un
antropologo francese, un religioso gesuita che insegnava alla Sorbona, Marcel
Jousse.? Egli affermava che vi ¢ la dimensione del gioco che accade quando io colgo
qualcosa: nel gioco qualcosa si imprime in me. E poi ¢’¢ la dimensione del rigioco,
che accade quando 10 esprimo quello che si ¢ impresso in me nella fase del gioco. Ed
¢ attraverso il rigioco che il soggetto si appropria (apprende e comprende) quella
realta che si era prima giocata in lui o in lei. Non ¢ difficile notare che noi, oggi,
viviamo sempre piu in un mondo in cui si rigioca pochissimo: mentre moltissimo
arriva dentro di noi come gioco, il rigioco sembra farsi sempre piu povero. Ed ¢

2 M. Jousse, L antropologia del gesto, Roma, Edizioni Paoline, 1979.

79



oblio 38 139 X (2020) ISSN 2039-7917

proprio il momento espressivo — quello del rigioco — il momento in cui noi
riconosciamo le cose: ce ne appropriamo dando loro la giusta misura per noi.

Di questa disattenzione al rigioco si € resa grandemente responsabile anche
I’1stituzione scolastica in tutti i suoi ordini e gradi. Qui possiamo guardare alle nostre
aule universitarie: non sono concepite in modo da favorire il rigioco corporeo,
tutt’altro. Sono aule in cui si entra e ci si incastra tra un banco e una sedia, non ci
sono spazi per il movimento. Anche quelle aule destinate a formare gli insegnanti
della scuola dell'infanzia sono aule in cui si entra per andare immediatamente a
intrappolare il proprio corpo in modo che i movimenti siano ridotti al minimo. Noi
sembriamo procedere senza alcun timore, per una ignoranza che in alcuni luoghi ¢
davvero colpevole, verso un’umiliazione, un annichilimento del corpo in quella che ¢
la sua dimensione piu naturale, quella del movimento.

E quel corpo che ci aiutava a comprendere il senso delle cose diventa un oggetto che
continuamente si poggia. E anche quei cortili, che voi cosi ben descrivete in piu di
una vostra poesia, e che erano quei cortili dove si andava a giocare e a rigiocare, oggi
sono pieni di automobili. Oggi non si va piu in strada a rigiocare. Quindi 1 bambini
dove possono andare per esprimersi liberamente e rigiocare quel che si € giocato in
loro? Dove pud vivere oggi questo nostro corpo la sua naturale vita fatta di
movimento?

Eppure, il corpo era (ed ¢ ancora, nonostante tutto) necessario per conoscere e ri-
conoscere le cose del mondo. Perché il corpo, rendendosi simile all’altro da sé che ha
conosciuto in sé€ attraverso il gioco, consente al soggetto di intendere il senso delle
cose del mondo, di capirne il significato misurandolo nella propria interiorita. Questo
il valore antropologico di quel giocare e rigiocare antico quanto 1’essere umano, di
cui si parla fin dalle origini greche della nostra civilta, e da cui nasce anche la poesia:
la mimesis. Facile rimandare qui alla Poetica di Aristotele (1448b ss.). Noi —
affermava il filosofo — attraverso la mimesis apprendiamo e comprendiamo:
rendendoci simili, nel gesto e nella voce, all’altro da noi, apprendiamo e
comprendiamo, fin da quando siamo piccini.

Il rischio per noi oggi, in questo scenario apocalittico e reale che ci consegna, come
in uno specchio in cui fa male specchiarsi, i1l Realismo Terminale, ¢ quello di renderci
passivamente simili alle cose senza riappropriarci, attraverso il rigioco, del senso che
le cose possono avere per noi, € ci ritroviamo cosi a svanire noi nella loro
insignificanza. E questo ¢, in qualche modo, morire! Mi piacera finire questo mio
intervento rileggendo con voi alcune righe di Luigi Pirandello, per darvi conto di
quanto appena affermato. In una novella, breve e toccante, egli ci descrive le
possibilita del nostro relazionarci agli oggetti, e queste modalita descrivono anche
quel che ¢ vivere e quel che ¢ morire. La novella parla, infatti, degli ultimi bagliori di
vita del protagonista, gli attimi che immediatamente precedono, e il momento in cui
effettivamente si realizza, il passaggio definitivo, e tutto il suo raccontare si concentra
sulla modalita con cui ci immedesimiamo nelle cose. Anche qui la forma della
comunicazione ¢ quella poetica, una modalita di comunicazione particolarmente

80



oblio 38 139 X (2020) ISSN 2039-7917

efficace per sortire un’azione veramente educante, perche tocca le fibre profonde
dell’altro a cui si rivolge e lascia I’altro libero di fare le sue scelte nel luogo autentico
della propria interiorita. Sara allora facile, grazie alla pagina pirandelliana, ri-sentire
in noi questo svanire del corpo, questo tramonto della corporeita che si realizza nel
diventare le cose senza poter piu rigiocare: quando non si rigioca piu a essere le cose
si finisce per esserne giocati. Nella novella si parla del passaggio dalla vita alla
morte, per noi il rischio € quello di morire pur restando ancora in vita.

Lasciando ora Pirandello, per riprenderlo poi, con le sue vere parole, nella
conclusione, provo a tirare alcune somme da quello che finora ho annodato.

4. Quel che gli oggetti non hanno

Abbiamo sin qui visto che se smettiamo di dare un nostro senso agli oggetti, noi
rischiamo di svanire in essi, perché essi si impongono a noi con le qualita che essi
hanno in sé. Il Realismo Terminale, come ho precedentemente sostenuto, ci presenta
questo svelamento con un registro ironico e, facendoci esperire la naturalita con cui
oramai ci appare un procedimento del tutto opposto a quello naturale, riesce a
infliggere un colpo che scuote. Si, voi poeti del Realismo Terminale tornate da
soggetti a ridare senso agli oggetti; proponendoli come elemento paradigmatico nelle
similitudini invertite voi, paradossalmente ma con tangibile efficacia, ridate senso
vero agli oggetti, costringete a una riscoperta che inquieta e responsabilizza. E questo
secondo me ¢ 1’elemento educativo della vostra proposta. Voi ci mostrate il rigioco
che consente la vera riappropriazione del reale.

Che cosa hanno e che cosa non hanno gli oggetti con cui ci identifichiamo?

Gli oggetti hanno la fisicita, quindi noi, attraversando una fase storica in cui la fisicita
sta perdendo consistenza (come ho avuto modo di accennare) ci ritroviamo quasi
attratti dalle cose che certamente una loro fisicita ce I’hanno, anzi in ¢id consistono
primamente. Gli oggetti sono reali, ma il realismo a cui abbiamo spinto le cose, ha
impregnato del loro realismo anche la nostra realta. Quindi ¢ bene chiederci che cosa
non hanno gli oggetti per intravedere 1’abisso in cui tendiamo a sprofondare se la loro
realta assorbe la nostra. Quello che non hanno gli oggetti ¢ proprio quello che non
riusciremo a curare, ¢ percio forse saremo condannati a perdere, se ci assimiliamo a
essi?

Gli oggetti non hanno la capacita di appassionarsi.

Gli oggetti non hanno la capacita di amare.

Gli oggetti non hanno la capacita di essere creativi.

Gli oggetti non hanno la capacita di essere poetici (a meno che un essere umano non
li riscopra nella loro dimensione poetica).

Gli oggetti non hanno la capacita di essere solidali.

Allora questo aiuto che voi ci donate, questo farci coscienti della deriva in cui
possiamo sprofondare, € un aiuto che veramente ci stabilizza: ci da senso perché ci fa
ricostruire senso. Infatti, che cosa provoca in noi questo vivere in relazione con gli

81



oblio 38 139 X (2020) ISSN 2039-7917

oggetti lasciando che siano loro a dare un senso a noi, anziché noi a loro? Gli oggetti
da che cosa ci allontanano soprattutto?

Essi ci distraggono dall’impatto con I’essere. Essi ci allontanano dalla partecipazione
ontologica, dall’accogliere il movimento profondo che lega tutte le cose. Perché,
banalmente, gli oggetti in se stessi non possono cogliere o esprimere 1’essere.

Puo, forse, a questo proposito tornare utile rileggere alcune pagine della Repubblica
di Platone. Quelle in cui troviamo la condanna della mimesis, ¢ con essa la condanna
della poesia. Questa condanna trova la sua ratio nel fatto che esiste una mimesis ¢ un
fare poietico che ci inducono a un allontanamento dall’impatto con I’essere. Mentre
denuncia questa possibile deriva, Platone ci suggerisce anche quel farmaco che ci
preserva da ogni diminuzione di umanita: conoscere la vera natura della mimesis. E
mi sembra che in cid si possa valutare anche il vostro impegno, far ri-conoscere
I’oggetto, ri-velarlo, mostrare I’evidenza di quel che, forse per la troppa luce che ha
conquistato, non riusciamo piu veramente a vedere. E quindi questo ri-conoscimento
dell’oggetto, che apparentemente rendete agevole, perché sapete parlare il linguaggio
che ciascuno puo intercettare, in verita lo problematizzate nell’interiorita del lettore,
provocando il desiderio di un riscatto per riaffermare la nostra umanita senza
soccombere nell’oggetto. E cosi questo mondo generato della vostra poesia, in cui gli
oggetti giganteggiano, costringe noi a ri-valutarli, perché costringe a interrogarsi su
quello che I’oggetto ¢ in sé attraverso la riscoperta inquietante di quello che esso ¢
per noi. Questa ri-valutazione dell’oggetto che vive nella vostra poesia, questo
conferirgli il massimo degli onori, ci consegna una magnificazione che
paradossalmente rivela al meglio proprio 1’essere limitato dell’oggetto, e ci costringe
ad attivarci per ricostruire il nostro relazionarci a esso secondo una misura umana, e
cosi scongiurare quell’allontanamento dall’impatto con I’essere che noi viviamo
quando non riconosciamo la cosa nel suo valore di oggetto, e assimilandoci ad essa ci
condanniamo a mortificare il senso della nostra esistenza.

Ora, senza piu abusare della vostra pazienza, leggo alcuni passaggi della novella di
Pirandello. Parole che ci aiutano ad avvertire come, quasi senza accorgercene, in
fondo, perdere il senso della relazione con le cose sia un po’ come morire. Si tratta
della novella Di sera, un geranio:

Gia, ma ora, senza piu il corpo, ¢ questa pena ora, ¢ questo sgomento del suo disgregarsi e diffondersi in ogni
cosa, a cui, per tenersi, torna a aderire ma, aderendovi, la paura di nuovo, non d’addormentarsi, ma del suo
svanire nella cosa che resta la per sé, senza piu lui: oggetto: orologio sul comodino, quadretto alla parete,
lampada rosea sospesa in mezzo alla camera.

Lui ¢ ora quelle cose; non pitl com’erano, quando avevano ancora un senso per lui; quelle cose che per se
stesse non hanno alcun senso e che ora dunque non sono piu niente per lui.

E questo & morire.’

3 L. Pirandello, Di sera, un geranio, in Idem, Novelle per un anno, vol. 111, t. 1, Milano, Mondadori, 1997, p. 677.

82



	1-Frontespizio - prime pagine
	2-Indice generale INDICE GENERALE
	3-Editoriale 38-39
	Rubriche_38-39
	In circolo_38-39
	3 IN CIRCOLO frontespizio
	4 Blasucci, Introduzione alle «Ricordanze»
	5 Luigi Blasucci commenta i Canti
	6 Allegrini, Sull'edizione dei Canti di Leopardi a cura di Luigi Blasucci
	7 Feo, Un obiettivo centrato sui Canti
	8 Dondero, Le schede metriche nel commento ai Canti di Luigi Blasucci
	9 Prete, Il commento di Luigi Blasucci ai Canti leopardiani. Qualche considerazione
	10 Merola, Aginizioni e ricacci

	A fuoco_38-39
	11 A FUOCO frontespizio
	12 Langella, Prime notizie sul Realismo Terminale
	13 Canta, Cultura e società sotto la lente del Realismo Terminale
	14 Scaramuzzo, Il senso degli oggetti
	15 Casella, A testa in giù come il baobab
	16 Turco, Geografia e poesia
	17 Verbaro, Al confine del post-umano. Visione e poesia nel Realismo Terminale
	18 Venturini, Letteratura, realtà, impegno
	19 Oldani, La poetica epocale del Realismo Terminale
	20 Di Malta, Gli assemblage di Pino Canta artista realistico terminale

	Saggi_38-39
	21 SAGGI frontespizio
	22 d'Ascia, Infinitismo leopardiano e autorità etnografica
	23 Ferraro, Demoni di Sicilia. Il nichilismo europeo di Federico De Roberto
	24 Giovannuzzi, Archelogia di Mario Benedetti
	25 Lo Monaco, Il graphic novel tra avanguardia e underground
	26 Pontillo, Musei narrati
	27 Vegliante, De Signoribus, Leopardi, mélancolie et résistence

	Voci_38-39
	28 VOCI frontespizio
	29 Porciani, Il corpo docente e l’esperienza della distanza 
	30 Bertoni, La televendita del sapere
	31 Falcetto, Ecchisiamonòi
	32 Innocenti, «Un bambino, un insegnante...»
	33 Langella, Spazi fisici, realtà virtuali
	34 Merola, Gestire l'emergenza
	35 Portesine, La distanza della didattica
	36 Sechi, Il docente digitale


	38-39 RECENSIONI frontespizio
	Recensioni_38-39
	1827
	1828
	1829
	1830
	1831
	1832
	1833
	1834
	1835
	1836
	1837
	1838
	1839
	1840
	1841
	1842
	1843
	1844
	1845
	1846
	1847
	1848
	1849
	1850
	1851
	1852
	1853
	1854
	1855
	1856
	1857
	1858
	1859
	1860
	1861
	1862
	1863
	1864
	1865

	4-pagina ZZZZ

