Morlacchi Editore

dicembre 2011

Periodico dell’Associazione
di promozione sociale AMICA SOFIA

www.amicasofia.it
redazione@amicasofia.it

Sede legale presso il Dipartimento di Scienze
Umane e della Formazione, Universita degli
Studi di Perugia, Perugia (www.suef.unipg.it)

2 /2011



Indice

3 Intenzioni e direzioni | Editoriale di Chiara Chiapperini

5 A scuola con filosofia. Alcune esperienze di scuola primaria della provincia di Pordenone
5 Come nasce I'idea e come ha mosso i primi passi, di Daniela Lunardelli
7 La sfera del pensiero, di Cati Maurizi Enrici
9 La sfera del pensiero. “Pensare. .. tutta I'elettricita del mondo”, di Sonia Marcuz

13 La filosofia e la ricerca di un “posto fermo”, di Barbara Sabellico
14 Progetti in corso: Dia-logando. Fare filosofia con bambini e ragazzi
15 La parola ai genitori

16 Forum: Bambini e adulti: ricercare insieme il sapere per la vita.
“No hay pregunta tonta, ni tampoco respuesta definitiva”
16 I modello Socrate e entrato in crisi, di Livio Rossetti
18 Scuola e famiglia nella societa odierna, di Giacomo Bortone
21 Riflessioni per una pedagogia dell'espressione, di Gilberto Scaramuzzo
24 Dare un (nuovo) nome alle cose, di Pina Montesarchio

La lettera di Amvica Soria 2/2011
27 Filosofare. Un luogo accogliente da educare, di Marina Perrone
29 Preservare le alunne e gli alunni dalle idee ricevute, di Armando Lauri
31 Lavoriin itinere della Commissione Formazione: analisi e considerazioni, di Chiara Chiapperini
34 Lavoriin itinere della Commissione Formazione: indagine conoscitiva, di Egidia Lotti
37 Dall'ltalia. Contributi di Bruno Schettini, Giuseppe Messina, Teresa Caporale

45 Quale filosofia con i bambini? Intervista ad Alfonso M. lacono

47 E ora parliamo di libri. ..
47 Socrate: modello di maestro? Le dialogue socratique, Recensione di Laura Candiotto

In capertina: «Filosofia», formella della Fontana Maggiore in Perugia riprodotta e incisa da Silvestro Massari per il volume di «descrizioni» di
G.B. Vermiglioli, Le sculture di Niccolo e Giovanni da Pisa e di Arnolfo Fiorentino che ornano la Fontana Maggiore di Perugia (1834).

4 M\

amica SOfia numero2/2011 - ISSN: 2039-456X

«Amica Sofia» e un periodico non registrato dell’Associazione di promozione sociale Amica Soria, che ha la sua sede legale
presso il Dipartimento di Scienze Umane e della Formazione, Universita degli Studi di Perugia, 06100 Perugia.

www.amicasofia.it | redazione@amicasofia.it

A\ J

Direttore responsabile: Chiara Chiapperini. In redazione: Livio Rossetti, Teresa Caporale, Egidia Lotti, Elisabetta Sabatino.
Impaginazione e grafica: Raffaele Marciano.
Editore: Morlacchi Editore, Piazza Morlacchi, Perugia. www.morlacchilibri.com | www.amicasofia.it. Tiratura: 1000 copie.

Le segnalazioni librarie e le altre notizie fuori testo sono state accolte nella pubblicazione a titolo completamente gratuito,
quale complemento dell’informazione offerta a insegnanti e genitori.




AMICA SOFIA | dicembre 2011 21

Riflessioni per una pedagogia dell’espressione

di Gilberto Scaramuzzo

nizierei la mia riflessione con una domanda. Questa: prima di un qualunque intervento teso a condurre,

guidare, emancipare qualcuno che non ha ancora guadagnato una pienezza di autonomia e liberta nel

contesto in cui si trova a vivere — che & quel che vuol dire etimologicamente pedagogia — esiste, per

quel che attiene all'espressione, una modalita naturale che preesiste e fonda I'azione pedagogica che
un essere umano opera su un altro essere umano? Ripeto la stessa domanda in altra forma:

Esiste una espressivita naturale — potremmo dire antropologica — che sia possibile integrare (che
vuol dire portare a pienezza) grazie a un intervento umano che abbia una finalita pedagogica (tesa cioé a
far crescere, a guidare verso I'emancipazione, a rendere pienamente libero un essere umano, € a farne
un soggetto adulto di convivenza)?

Ebbene se osserviamo un bambino piccino esprimersi, in qualunque luogo del mondo egli sia nato,
notiamo immediatamente una stretta relazione tra il corpo e la parola.

Penso sia bene a questo punto soffermarci un momento, al fine di allargare la nostra riflessione. La
parola non ¢ il singolare di parole, la parola non ¢ il nome di qualcosa, la parola & il /ogos, il senso, il
significato, ma anche molto di piu.

Il bambino fin da piccino si relaziona mediante il corpo alla parola, cioé al sensodelle cose. Il bamhino
in quanto cucciolo dell’anthropos & naturalmente orientato verso il senso, e questo orientamento — che &
una vera e propria tensione — si manifesta attraverso quello che potremmo chiamare un impregnamento
corporeo. |l hamhino continuamente modella, crea, fa il suo corpo in analogia con il senso, con il fogos,
con la parola. Il cucciolo dell’anthropos & naturalmente una continua poiesi corporea.

Il bambino, se lo osserviamo bene, prima che intervenga in maniera coercitiva un'educazione in una
qualsiasi cultura, si fa, con il corpo e con la voce, a immagine e somiglianza di quel che per una qualche
ragione si trova a esprimere. Pensate al gioco che i bambini fanno naturalmente senza che nessuno
glielo abbia mai insegnato. Quel gioco che abbiamo fatto anche noi tante volte e in tante forme. Quel
gioco in cui facevamo come se si fosse la mamma, la maestra... ma anche il leone, il vento, o, ancora,
una creatura fantastica, o, addirittura, fantasticata.

Questa capacita di farsi a immagine e somiglianza di una qualunque realta o, anche, di una qualun-
que fantasticheria, I'hanno studiata a fondo per primi i Greci antichi, che le hanno dato anche un nome.
Essi hanno, fin da subito, messo questa capacita in relazione con I'educazione, che loro chiamavano
paideia. Un termine, quest’ultimo, assai pit ricco del nostro educazione. Ebbene il termine che i Greci
hanno dato alla capacita umana di rendersi simile con il gesto e/o con la voce a qualcuno o a qualcosa,
€ un nome tra i pit importanti del pensiero occidentale, € un nome nobilissimo: mimesis. Una traduzione,
foriera di gravi fraintendimenti, & quella piu invalsa di risolvere mimesis con imitazione.

Troviamo la definizione di mimesis nella Repubblica di Platone (1l libro, 393c ss.) ed & proprio quella
che vi ho appena dato. Platone definisce il verbo mimeisthai come rendersi simile nella voce e/o nel
gesto a qualcuno (e, pill avanti, a qualcosa).

La mimesis, assai presente nel gioco dei bambini, viene sostanzialmente bandita nell’azione educa-
tiva che caratterizza molte istituzioni educative nell’Occidente del mondo.



22 AMICA SOFIA | dicembre 2011

Il bambino fa il gioco del come se, che & come dire che fa /la mimesis, senza che nessun adulto glielo
abbia insegnato. Perché, dunque, il bambino fa questo gioco?

Di ragioni se ne possono individuare tante, una delle pit radicali I'ha intuita Aristotele. Nella Poetica
(48b) afferma che I'anthropos attraverso la mimesis acquisisce le conoscenze principali, e che mentre
la fa trae piacere. Il bambino, dunque, secondando Aristotele, fa questo gioco piacevole per acquisire
conoscenze, ma per conoscere profondamente, non per conoscere superficialmente. Lui diventa la mam-
ma cosi capisce. Capisce la mamma che lo sgrida o la mamma che lo consola, ma capisce non con la
ragione, capisce integralmente. Lui s/ fa (le cose, le persone, i personaggi...) per conoscerle, e percio fa
il vento, cosi come il treno, cosi come qualunque altra cose, e si diverte: il bambino si diverte tantissimo
quando fa la mimesis. E cosi conosce, ma a suo modo e con la totalita del suo essere, conosce diventan-
do. Potremmo dire, sintentizzando, che il conoscere avviene in un dinamismo che & nella misura in cui
si diventa. Conosco I'altro nella misura in cui riesco a essere |'altro. Nella misura in cui perché non mi &
data la pienezza del conoscere.

Appena pensiamo di conoscere |altro abbiamo cessato di in-tenderlo. Pirandello diceva: conoscere &
morire. La vitalita della relazione & solo nellin-tendere, nella tensione verso un inche non si risolve, che
non si puo ontologicamente risolvere.

[l bambino, fino circa ai sei anni di eta, per in-tendere I'altro si faceva a immagine e somiglianza
dell'altro, ma frequentando la scuola primaria deve imparare ad apprendere con un‘altra modalita: ar-
rivano, infatti, banchi, seggiole, e il corpo va in un angolino dell'offerta formativa. Deve imparare ad
apprendere in un altro modo rispetto a quello che usava naturalmente, deve imparare ad apprendere
distaccandosi e ponendosi di fronte a quel che va appreso, e per questo apprendimento si fara appello
alla capacita razionale.

L'uomo & un animale razionale, & una definizione antica, su cui si e costruita tutta la cultura dell’Occi-
dente. Nello stesso periodo in cui fu coniata quella definizione, lo stesso autore affermava che: /'vomo é
un animale mimesico per eccellenza— Aristotele, Poetica, 48b, a cui si accennava anche poco fa. Giova,
pero, notare che la razionalita dice dell’'uomo in assoluto contrasto con gli altri enti: tanto che se un altro
ente — prosegue Aristotele — fosse razionale quegli sarebbe un uomo; mentre assai diverso & definire
I'uomo attraverso la mimesis. La mimesis, infatti, dice si dell'umanita dell'uomo, ma la dice in altro
modo: I'uomo & tra tutti gli animali quello che ha pit intensa la capacita mimesica.

Quindi I'uvomo & un animale razionale in contrasto con tutti gli altri che non lo sono. Mentre, invece,
la capacita mimesica non & un esclusivo possesso umano, perd nell'uomo questa si manifesta con un'in-
tensita eccezionale, tale da consentirgli — conclude Aristotele — di fare poesia, di fare arte, perché la
mimesis nell'uomo puo spingersi fino a questo vertice.

Grazie all'analisi sin qui condotta & facile intuire il perché dell’efficacia di alcune metodologie didat-
tiche che sfruttano vie non razionali per sostenere |'apprendimento: queste sono efficaci nella misura in
cui awvicinano all’apprendimento mimesico — cioe quel farsi simile che consente integralmente, vera-
mente, di assimilare. Queste metodologie, infatti, utilizzano quella dynamis naturale, e lo fanno in tante
forme. Per esempio utilizzano il corpo, il movimento, e questo € gia provocare |'accensione di quell’ener-
gia che dice dell'uomo in maniera eccellente, meravigliosamente bella.

Se si legge la Repubblica di Platone in maniera superficiale, si legge in essa sia la scoperta della
mimesis sia la sua condanna. Ma, attraverso uno studio un poco piu approfondito della pagina, non &
difficile rilevare il tentativo operato da Platone per invogliare a realizzare la mimesis con una intensita
direzionata. Ciog, se io sono superficiale nella mimesis corro dei rischi, poiché sono un animale eccezio-
nalmente mimesico — preferisco usare mimesico anziché mimico perché questo secondo termine ci fa
correre il rischio di fraintendimenti. L'essere un animale eccezionalmente mimesico permane nell'uomo
anche se la mimesis non viene educata o, addirittura, radicalmente combattuta, perché questo essere &
inscritto nella sua fibra ontologica.

Da uno studio pit attento ci si accorge come |'analisi condotta da Platone abbia dei tratti di una



AMICA SOFIA | dicembre 2011 23

modernita che stupisce: possiamo, infatti, rinvenire nelle sue pagine una chiara intuizione dei neuroni
specchio, recentemente scoperti dai ricercatori dell’Universita di Parma. Questi studi recenti sottolinea-
no anch’essi come il movimento sia il luogo della comprensione. Essi ¢i confortano nel rivendicare non un
po’ pit di spazio per la corporeita nella formazione umana, bensi a riconoscere nel corpo e nel suo movi-
mento — sia realizzato spazialmente sia simulato interiormente — la radice dell’in-tendimento del senso
e del significato delle cose; proprio quel movimento profondo che tanto ci interessa, quello che arriva ad
essere sentimento. Se si legge la Repubblica si trova gia in essa una chiave per realizzare una mimesis
umanante. Questa chiave ci & ri-velata nel famoso Mito della caverna che apre il VIl libro: educare ¢ far
girare con tutta I'anima! L'anima si compone di una parte /ogistikon, quella che ha il /ogos, e di una parte
alogiston, quella priva di /ogos. Se non si girano assieme, la parte /ogistikon e la parte non-razionale,
non si esce veramente dalla caverna.

Soffermiamoci un momento a osservare quanto sia bella la metafora che ci propone Platone: cosi
come vedere quel che c'e dalla parte opposta a quella cui siamo rivolti non lo si puo fare girando soltanto
gli occhi, ma si deve, necessariamente, girare anche il corpo —il corpo rappresenta |'alogiston dell’ani-
ma —cosi anche per I'anima affinché si esca dalla non-educazione e ci sia paideia — cioe un vedere che
fa crescere — e necessario che sia la parte logistikon sia la parte alogiston si voltino verso |'oggetto. La
parte razionale non deve privarsi di emozioni e sentimenti. La parte non-razionale non deve muoversi
cieca: era questa la grande paura di Platone.

Come rifondare una pedagogia che non disprezzi la mimesis: questo puo essere il senso del nostro
riflettere.

Da un lato incitare indiscriminatamente alla mimesis avvia al relativismo, alla societa liquida. Dall'al-
tro pero la razionalita da sola non basta. Si tratta di far andare insieme razionale e non-razionale, ma
questo andare insieme & molto difficile per noi che siamo cresciuti in un mondo che valorizza oltre modo
la razionalita e ci lascia ignoranti del modo della mimesis.

Credo che abbiamo davanti a noi una sfida ardua, che va accolta perché la speranza di buono che ci si
prospetta e grande. Intensificare il nostro modo di vivere /a parola &, a mio parere, intensificare I'umanita
dell'uomo. E lavorare per una convivenza che pud radicarsi pit profondamente nella misteriosa bellezza
della natura umana. Allora, ecco davanti a noi una sfida bella in un mondo che va facendosi villaggio glo-
bale: la possibilita di allargare il senso dell'umano. Infatti, devo necessariamente approfondirlo questo
senso se devo arrivare Ii dove le culture si costruiscono, in quel luogo che svela perché I'uomo nasca per
avere una cultura, ovunque egli nasca.

lo son nato in Italia e ho imparato la lingua italiana, se fossi nato in Francia avrei imparato la lingua
francese. Perché? Perché sono un essere umano. lo imparo una lingua perché ho /a parola, cioé ho
— come abbiamo visto — la capacita di orientarmi verso il senso, e questa capacita di orientarmi verso il
senso primamente & movimento, & proprio mimesis, e capacita di diventare |'altro. Voi capite bene che
se io inibisco questa capacita, inibisco la potenzialita relazionale umana.

Ciascuno ha dentro di sé il modo per fare I'altro da sé, noi abbiamo dentro di noi il sentimento della
vita e |'essere umano e questo soprattutto: & un sentimento originale della vita. Quel sentimento origi-
nale della vita si esprime attraverso il corpo prima di trovare altre modalita: prima di diventare vocaboli,
prima di diventare musica, prima di diventare pittura, esso € movimento corporeo.

Gilberto Scaramuzzo ¢ ricercatore di Pedagogia generale e coordinatore del MimesisLab—
Laboratorio di Pedagogia dell'Espressione del Dipartimento di Progettazione Educativa e Di-

dattica dell'Universita degli Studi Roma Tre.




